# القسسال البشاعرالسال

بقسلم

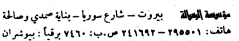
الدكتور نجيب الكيلاني

فاز هذا البحث بجانزة وزارة التربية والتعليم في مسابقة عام ١٩٥٧ (قسم التراجم والسير )

### مؤسسة الرسالة



اقت ال الشاعرانست ال جميع ل فحوق محفوظة الطبعة الشالثة ١٤٠٠م - ١٩٨٠م





## ب إلىالرمزالزهم مقدمت

اردت أن أسطر هذه الصفحات الموجزة عن ( الدكتور محد اقبال) ، أول من دعا الى تكوين دولة باكستان ؛ لأن فلسفته وشعره ونمط حياته ، وقصة كفاحه ؛ جديرة بأن يقرأها شبابنا ، وخاصة في هذه الفترة الدقيقة ، التي تجتازها بلادنا الحبيبة !..

ولقد توخيت السهولة والاستطراد التوضيحي ؛ فقسد قصدت أن يكثر عدد قراء ( اقبال ) في العالم العربي ، وأن يستطيع ذوو الثقافات أن يلموا بسيرة هذا الرجل العظيم !..

وقد يجد القارىء شيئاً - ليس بالقليل - من الدسامة في

الشعر الذي استشهدنا به ، لكن لو أدرك القارىء أن الترجية من الشعر أمر ليس ميسوراً سهاد ، فسيقدر من غير شك هذه الظروف !..

وأرجو أن تكون هذه السطور زادا لشبابنا المكافح في معركته الدامية ضد قوى الاستعبار !..

لقد كان ( اقبال ) أحد اولئك القلائل ؛ الذين بعثوا النور في ساء الشرق من امثال ( الأفغاني ) و ( محمد بن عبد الوهاب ) وغيرهما ، فرحم الله ( اقبالاً ) ! . .

## بين البرمسية والإسلام

#### ( الهند ) ... عام ۱۸۷۳ م

لقد لوّث جمالها ، وشاب جلالها ، وجود الاستمار الغربي الذي لا يقدس حرية ، ولا يبقي على كرامة ، لأن أجواء الحرية والكرامة لا تعطي الفرصة له كي يتنفس ويعيش ، وهما عدوان لدودان للفاصبين ، فلن يستطيع الانجليز أن يسودوا ، إلا حيث مُهدر كرامة الأحرار و تداس عزتهم أ..

وبالأمس ثارت الهند الأبية – أو الدر"ة العصاء – على تاج الامبراطورية التي أرغموها أن ترتبط به، لكن قد"ر لهذه الثورة الاسلامية ، التي قسام بها الجيش الهندي ، أن تقهرها قوى الاستبداد الغاشم ، فلم تصل إلى غايتها ، وما أكثر الدماء التي أريقت ، والأرواح التي أزهقت ظلماً وعدواناً !..

ومضى على هذه الثورة ما يقرب من عشرين عاماً ... لكن ذكراها كانت عالقة بالأذهان وحوادثها الحمراء ما فتئت تجري على ألسنة الأجيال وتراود خيال الفتية الناشئة . والشعوب إذا أثقل كاهلها الألم ، وأنهكها الطغيان ، تحسلم بماضيها ، وتجتر تاريخها العاطر ، فتشعر بشيء من الراحة ، وبقليل من العزاء ، لعل في ذلك ما يدفعها إلى الأمام ويبث بين حناياها بذور الأمل والرجاء ...

في هـذه الفترة الحرجة المضطربة من تاريخ ( الهند ) عام ١٨٧٣ م ، بزغ في سماء الحلود والجدد نجم ساطع لألاء ، أخاذ الرواء ، ألا وهو نجم شاعرنا الفيلسوف ، والحكيم النسابه ، والعالم المبرز ، والخطيب المفوه ، والثائر البليغ ، والمسلم الحق ( محمد إقبال ) !..

ولد شاعرنا العظيم في بسلدة (سيالكوت) - في إقليم (البنجاب) - حيث الأنهار الجارية التي تنحدر عبر التسلال الجيلة، حاملة في خريرها وتدافع أمواجها، قصة الأزل، وسنة الأبد، لذلك تفتحت عينا (إقبال) - أول ما تفتحتا على مناظر بلاده الجيلة، وطبيعتها الخلابة فوق السفوح والسهول، وفي السماء والأرض، ولم يكن يشوء جمال هذه البقاع إلا هوان أهلها، فالخيرات والنعم قد استحوذ عليها عاصب، ومصادر الأرزاق والحياة قد استحوذ عليها وتحكم فيها دخيل، والاسلام قد صار بين ذويه أطلالاً خربة، وصوامع مهدمة،

وأشباحاً لا روح فيها ولا حياة ، ورموزاً لا تبعث على فهم أو تمييز ...

فهل هناك برهان أسطع على هـــــــذا من تلك الحال الزرية ، والهـــاوية السحيقة التي انساق اليها المسلمون ، وغير المسلمين ، في الهند ؟؟..

وهل الاسلام إلا العزة والكرامة والإباء؟؟.. فإذا ما انعدمت هـنده المثل وانهارت تلك القيم ، فهل من المستطاع إذا أن نقول أن الإسلام ما زال بخير ، أو نقول أنه لم يبق منه غير القشور والأسماء الجردة ؟؟.. كان على الغافلين أن يتنبهوا، وعلى الغارقين في نومهم أن يهبوا ؟ كي يلبوا داعي البعث والنشور ..

وشاء الله أن يكون ( اقبال ) في طليمة الثائرين الداعين إلى البعث ، ويا لها من تبعة ضخمة !!..

#### آباؤه :

ينتمي (اقبال) إلى سلالة وثنية كريمة الأصل عريقة المنبت كانت تعيش في (كشمير). وكانت هذه السلالة من (البراهمة) أسمى وأكرم طبقات الهند ، وتنتسب إلى (الجنس الآري) والبراهمة هم ذؤابة سكان الهند ، ولهم لواء العظمة ، ومعقد الفخار والسيادة والسيطرة، والقيمة على طبقات الهند المختلفة أمرها مطاع، وقولها قضاء نافذ، رغم أنها تعبد الأصنام، وتقدس

التأثيل. وكان لهذه الطبقة قانون مدني وسياسي اسمه (منوشاستر)، يقسم المجتمع الهندي إلى طبقات أربع، تقسيماً قاسياً ظالماً ، على أساس الاستعباد، والاستغلال الفظيع للطبقات الدنيا واحتقارها. فالبراهمة قوم ملحقون بالآلهة، وهم صفوة الله، وملوك الخلق، وكل ما في العالم ملك لهم .. وهم سادة الأرض، لهم أن يأخذوا من مال عبيدهم، أي الطبقات الدنيا، ما شاؤا (١١). ولم يكونوا يدفعون أتاوة، وإذا استحق أحدهم القتل اكتفى مجلق رأسه فقط، وترك حياً!!..

تلك هي حال (البراهمة ) الطبقة التي انتمى إليها أجداد (اقبال) . وقد تعجب أيها القارىء حين تعلم أن هذه الأسرة قد تنازلت عن امتيازاتها وحقها الالهي ومنزلتها الرفيعة المرموقة ، تركت كل هذا لتنضوي تحت لواء الإسلام الحنيف ، الذي لا يفرق بين أبيض وأسود ، أو أصفر أو أحمر ، وكان ذلك بمحض رغبتها ، وبدافع من تفكيرها السليم ، فلم يرغمها على ذلك سيف ، أو يدفعها دافع تافه ، من جزية أو تهديد أو وعيد ! . .

وبهذا أصبح ذلك الجد الأكبر، الملقب بلقب ( بنديت)فرداً عادياً ، لا يعترف بالفرق الشاسع بين برهمي ومنبوذ . . وكانت

<sup>(</sup>١) للأستاذ الندوي .

هـذه الهداية على يد أحد رجال الصوفية في (كشمير) ، ولذا ظلت النزعة الصوفية متغلبة على أفراد الأسرة فيا بعد !!...

وهكذا نرى أن هذه الأسرة التي تقلبت في أحضان البرهمية وعاشت في أبراجها العاجية وترى نفسها لاحقة بالآلهة ومن دونها عبيد وحشم ، نراها بعد ثلاثة قرون قد أنجبت ( اقبالاً ) الذي يقول :

د يجب أن تفنى في دينك وملتك ، بعد أن تكسر أصنام اللون والدم، حتى لا يبقى في العالم ( توراني ) ولا ( ايراني ) ولا ( أفغاني ) . . .

ثم يقول في موضع آخر :

إن مقاصد الفطرة الأولى ، ورمز الإسلام الحقيقي هي أن
 تملك العالم بالأخوة ، وتحكمه بالمحبة » ا...

فما موضع هـذا الكلام بالنسبة لأجداده البراهمة الذين كانوا ينظرون إلى المنبوذين نظرتهم إلى الكلاب والقطط والبوم أو ما دون ذلك ؟؟..

وهكذا استطاع الاسلام – بسماحته الحقية ، وتعاليمه الحالدة ، وشريعته البيضاء – أن يغزو تلك القلوب البرهمية المتألهة ، ويتغلغل في أعماقها ، ثم يقوم بأخطر انقلاب مادي

ومعنوي في حياتها ، فتظهر في ثوب جديد ، وتنطلق بقلوب جديدة ، ودوافع فطرية سليمة ، وهل الاسلام إلا الفطرة السليمة والغريزة المهذبة الطيبة ، والاستجابات الطبيعية لنواميس الحياة ومؤثراتها ؟؟.. وما أن تسربت هذه العقيدة الاسلامية الجديدة عبر الأجيال إلى ( إقبال ) ، حتى تلقاها باستعداده الصادق وبيئته العريقة ، وفهمه الدقيق ، فهتف بأنغامه الشجية ، وألحانه القوية ، حتى يثير روح البعث في الخاملين من أبناء الهند ، مسلمين وغير مسلمين . ولقد قال أحد زعاء الهنادك :

 إن ( إقبالاً ) قد وضع المصباح على باب المسلم ، ولم يحجب نوره عن غير المسلمين ، بل أمكن الجميع أن يستضيئوا بنور ذلك المصباح » .

وقد يثير هــــذا الانقلاب العجيب شيئًا من التساؤل: أمن ( برهمية ) نافرة ، إلى إسلامية وضيئة ، متضلعة مستقيمة ؟؟...

والجواب على هذا التساؤل سيكون بسيطاً غاية في البساطة ، لو عدنا إلى الوراء عدة قرون ، عندما أشرق فجر الاسلام أول مرة على الجزيرة العربية بقوته العجيبة ، وسحره النفاذ ، الذي استطاع به أن يحدث انقلاباً نفسياً هـائلا ، جعل من القبائل المتنافرة المتناحرة إخوة أوفياء ، يؤمنون بأن التفاني في سبيل الحق ، والإيثار والتسامح والإخاء والمساواة ، هي الحياة والنور والمداية . وسرعان مـا اعتنقت وتصافت رايات ( الأوس )

و ( الخزرج ) بعد أن كانت ملوثة بدماء الحقد ، ولم تعد تخفق إلا لله ، ولا تصطبغ إلا بدماء الأوغاد والطغاة ، من خصوم دعوة التحرير والإيمان ، واستطاع الاسلام الوليد أيضاً أن يخلق من قطاع الطرق ، ولصوص الآكام حفظة للأمن ودعاة للسلام ، وحمكة للنور والمعرفة ...

واستطاع الدين الحنيف أن يكسر حدة النفس ، ويكبح شهراتها ، ويجمع بين ( بلال ) و ( أبي بكر ) و ( سلمان ) و ( علي ) ، فتلاقى السوقة مع الأشراف ، والعبيد مع السادة ، لأن الطريق واحد ، والغاية متحدة !..

وهـذا ما حدث في الديار الهندية لأسرة (إقبال) ، فكان الانقلاب الخطير الذي بدّ لحياتها، وشكّل سلوكها وتفكيرها، وصبغ حياتها بهذه الصبغة الجديدة: «صبغة الله ومن أحسن من الله صبغة ؟ ا... »

صحيح أن ( إقبالاً ) كان يحظى بقدر كبير من الإباء والشمم والكبرياء ، لكن هذا كان مع قوم ذوي مراكز مرموقة في المجتمع الهندي ، لكنه كان في الوقت نفسه يظهر التواضع الجم، والاحترام الزائد لمن هم دونه في المرتبة ونباهة الشأن . فلقد دعاه أحد أصدقائه الاغنياء (١) في ( لاهور ) إلى وليمة عرس،

<sup>(</sup>١) عن كتاب ( فلسفة اقبال ) .

ولكن في نفس الوقت جاء إليه أحد معارفه الفقراء – وكان طاهياً – يدعوه إلى وليمة أقامها في بيته ، فلم يتوجه ( اقبال ) إلى مائدة ذلك الثري ، بل ولى وجهه شطر صاحبه الفقير ليكل أفراحه ، ويضفي على منزله الهناءة والسرور ، لكن ( اقبالاً ) المهذب لم ينس أن يمر على بيت صديقه الثري ، ليقول له : « لقد قبلت دعوتك في كرامة صديقي الطاهي » . فكان اعتذاراً لبقا جميلاً .

وهكذا كان ( اقبال ) طول حياته مسلماً قلباً وقالباً ، لا برهمياً متعجرفاً ... مسلماً يبش في وجوه البائسين والفقراء ، ويخالطهم ويجالسهم ويهتم بأمرهم !!..

لقد عرف ( إقبال ) نفسه في غير زيف أو خداع، وجردها من أوهامها وغلوائها، وطهرها من عبثها وعثراتها، ووقف تجاهها صريحاً قوياً. ثم عرف من هم أجداده في الأمس البعيد، وهم ( البراهمة ) ، ومن هم آباؤه في الأمس القريب ، فقام من فوره ليضع لنفسه ، وللسلمين في شق أنحاء الهند وخارجها ، فلسفته الميسورة الواضحة ، المستقاة من صميم عقيدته وكيانه وهتف قائلا :

«كان آبائي براهمة في الكفر ، وزهاداً في الإسلام وعاشوا يفكرون في ذات الله، ورأبي أن تكون بداية التفكير نحو قدرة الله ، في ذات الإنسان – فمن عرف نفسه عرف ربه ... ، لقد أراد أن يبدأ الطريق من نفسه منطلقاً إلى الله سبحانه، فهو غاية الغايات، ومنتهى الآمال . . وسنذكر شيئاً موجزاً عن فلسفته فما بعد ! . .

#### والسده:

إذا كانت فترة الطفولة هي التي تحدد مستقبل الانسان - كا يقول علماء النفس - وهي التي تسم تصرفاته ، كما قد يكون اكتنفها من حوادث ، أو ألم بها من مشاعر وعواطف وصدمات وغير ذلك ، - إذا كانت فترة الطفولة هكذا ، فإنها في الواقع قد أثرت في ( إقبال ) أيما تأثير ، وتركت في نفسه خطوطا عميقة ، مهدت لحياته التي ارتضاها لنفسه ، وأوضحت الطريق للخطة التي آمن بها وانتهجها . ومن بين تلك العوامل الهامة التي ينطبع بها الطفل ، منذ فجر حياته هي طبيعة الوالدين ! . .

لقد كان والد ( إقبال ) صوفياً زاهداً ، يهتز فؤاده رهبة وإشفاقاً ، وتدمع عيناه خوفاً ووجلاً ، كلما ذكرت الجنة والنار وكلما سمع أو قرأ عن هول يوم الحشر ، ورهبة يوم الحساب ، ومثل هذا الانسان لا يفتاً يذكر أن رحلة الحياة قصيرة الأمد ، ومها لازمناها ، ولهونا وانطلقنا في رحباتها، فإن لآمالنا نهاية ، ولأطهاعنا عمراً محدوداً ، فلا خلود إذاً إلا للعمل الصالح ، ولا خير في شيء إلا طاعة الله فيا أمر به ، والانتهاء عما نهى عنه !.

ففي كتاب ( إقبال ) - ( أسرار الذات ) - يقول :

و وقع على بابنا سائل وقوع القضاء ، ورفع صوته كأنه نعيب غراب ، وأخذ يهز الباب !.. ولما آلمني تصايحه وإلحافه ، خرجت اليه .. فأهويت على رأسه بضربة بمثرت ما بيده ، مما جمعه طوال يومه ، فلما رأى والدي تلك الحادثة اصفر وجهه الأحمر ، وانحدرت الدموع نهراً على خدايه وقال :

و تذكّر يا بني جلال المحشر أ..

يوم تجتمع أمة خير البشر . . .

وأرجع البصر كرَّة إلى لحيتي البيضاء !..

ونحول جسمي المرتعش بين الخوف والرجاء أ...

كن يا بني من البراعم في غصن ( محمد ) أ..

وكن زهرة يحييها نسم ربيع (المصطفى) ا.. ،

في مثل هذا الجو الروحاني الزاخر بالإشفاق من يوم اللقاء ، العامر بالحب الحالص لبني البشر ، المتأرجع بين الحوف من المصير المجهول ، والرجاء في الغد المأمول ... في مثل هـذا الجو عاش ( إقبال ) ينظر فيرى أباه لا يفتأ يتحسس – بأنامله المرتمشة الواهنة – تلك اللحية البيضاء التي تؤذن باقتراب الرحيل .. ومرعان ما تحوم في وتنذر بانتهاء الرحلة الدنيوية القصيرة .. ومرعان ما تحوم في

ذهنه مناظر المحشر ، ومشاهده العصيبة ، التي تنوء تحت ثقلها أقوى النساس فصاحة ويتلعثم عندها أقوى النساس فصاحة وبيانا ...

وقد يظن ظان أن مثل هذه الحياة الخائفة الوجلة ، وتلك القلوب الواجفة التي تظل تذكر القيامة والعذاب والثواب ، تكون دائماً نهباً للقلق ، وميراثاً للحيرة والشقاء الذي لا ينفد ، لكن الحقيقة غير ذلك ، لأن مثل تلك النزعة الصوفية الطاهرة إذا ما سيطرت وتحكت في الانسان، سرعان ما يرى في الحرمان لذة أي لذة ، ويرى في خوف الله طاعة ، لا تدانيها طاعة ، وسعادة لا تعادلها سعادة ، فلا حيرة إذا ، ولا شقاء ولا قلق ولا شك ، وإنما الرضا الشامل والسلامة والأمان ا...

فلا عجب إذا ما ذكر (إقبالاً) أبوه بالمحشر وهوله ، ثم أتبع ذلك بوصية رائعة لفلاة كبده الحبيب ، كي يكون برعماً وضاء حياً ، في الغصن اللدن النضير ، والفرع النبوي المونق ، ولكي يكون زهرة لا تنعشها إلا النسائم الربانية ، ولا تحييها إلا الحفقات والنبضات الاسلامية ، ولا تستنشق إلا ربح الدين وأنفاس الرسول العربي (محمد بن عبد الله ) ...

وكأني بإقبال ، ذلك الفق الغض السافع ، وهو يتلقى تلك الأنفام السلسة تتدفق من فم أبيه في سهولة وغير تكلف ، صادرة من أعماق روحه المؤمنة ، نابعة من فيض نفسه الناصعة

الورعة ، فيتلقفها ( إقبسال ) في سهولة وغير تكلف أيضا ، ويتقبلها تقبلاً سريعاً طبيعيا ، ثم تسري في قلبه وفؤاده، فتصير هذه المعاني لديه في الحيساة !.. هي الاسلام والسعادة والنعيم الأبدي ، والراحة في الدنيا والآخرة !..

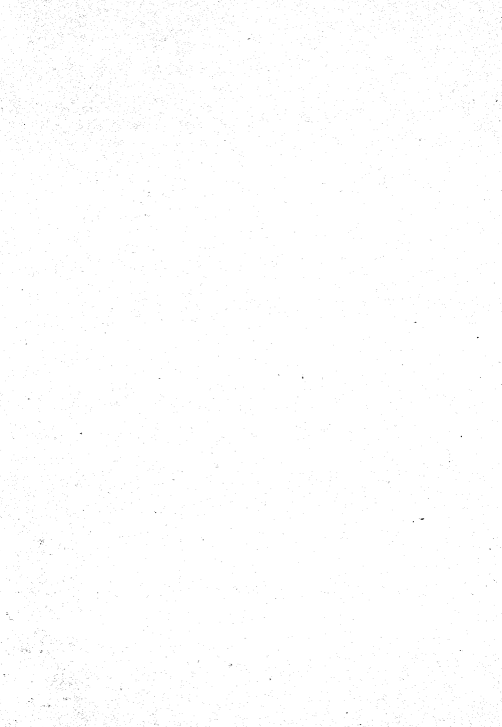
إن الجرعات الدينيسة النقية لهي الدواء الناجع للبشرية الحائرة ، وإن في الكؤوس الروحية الخالصة لنشوة سامية تنفي عن الانسان ظلمات الشك ، وتحجب عن عينيه أصنام اليأس ، والاستسلام ، وترده إلى حظيرة الحير والحب والصفاء ، ولطالما ارتشف ( إقبال ) من تلك الكؤوس فشفت من نفسه جراحاً ، وأبانت له عن طريق سلم واضح ، وكشفت له عن أشياء ، ما كان ليكشف عنها ، وينهم بجالها ، لولا تلك الجرعات النافعة ، وما أجمل قوله :

اليوم أسمعك احتدام مشاعري وصراخ إيماني وصوت منايا المستحيل بدا لعيني ممكناً سأرى الخليقة ما رأت عينايا

لم ألقَ في هذا الوجود سعادة كمودّة الانسان للانسان للانسان لم التي في الحان لل تلك التي في الحان

هــذا هو نتاج و الزهرة التي يحييها نسيم ربيع المصطفى » ، كما قال له أبوه من قبل ، وهذا هو ( إقبال ) الذي يوقد (شموع القلوب) بعد أن غرقت في بيداء الظلمات ، ويبعث في ثورة صرخة الإيمان والأمل ، بعد أن ضرب اليأس أطنابه ، وساد ( الهند ) عسف وطغيان وفساد ، وطوى المسلمين خنوع وإذلال !..

وهكذا عوال (إقبال) على أن يصيح ويصيح ، حتى علا ربوع الهند والعالم الاسلامي صياحاً ونداء ، كي يبعث النائمين في الكهوف ، والموتى في القبور .. قبور الضياع !.. ولكي يصرف القلوب الضالة الكافرة عن كأس الشيطان ، ويتجه بها إلى كأس المودة ، وظل الاسلام والتحرر والمحبة !..



## بين العسام والعسل

إن الدعوات الكبيرة ، ذوات المرامي البعيدة والأهداف الإنسانية ، قلما تنجح بالعصبيات الجاعة وحدها ، وقلما تستطيع أن تمضي بين العواصف والأنوار الثائرة بهذا وحده ، فلا بد من الفكر الثاقب ، والعلم الواسع ، والقلوب الكبيرة الواعية والعقيدة القوية الصادقة التي لا اهتزاز فيها ولا غموض ... وعندئذ تسهل التضحيات ، وتنضح المناهج ، ويعي الداعية ما يقول ، وبالتالي يعي الناس ما يلقى إليهم ، فيشمون منه روح يقول ، وبوادر الإخلاص ، ونوأيا الوفاء إ.. وهنا تراود أخيلتهم أحام بصائرهم ، حتى يستجيبوا لها ، ويهبوا كالأقدار وتتجسم أمام بصائرهم ، حتى يستجيبوا لها ، ويهبوا كالأقدار النافذة التي لا تذعن ولا ترضخ ، ولا يخيفها بلاء مها كثر ، ولا يوعها بذل مها غلا ، ولا يعوقها حاجز مها علا وصمد ! . .

نقول أن الفكر الثاقب والعلم الواسع والقلوب الكبيرة والعقيدة الصحيحة ، هي الاستعداد الواجب لمن يخوضون طريق الاصلاح والبعث والتحرير ، فهذه إذاً هي القاعدة ، وحينا نقول العلم ، نقصد العلم عامة سواء من الشرق أو الغرب ، وفي (لاهور) أو (كمبردج) أو (ميونخ) !.. ونقول أيضاً العلم الذي يغزو العقول ، ويصل إلى أعماقها ، فتفرزه وتفحصه ، وتأخذ منه بحذر كل ما يفيدها ، ولا يخالف فطرتها ، أو يضاد عقائدها ومثلها العليا !..

إن من يتلقى كل شيء بقبول حسن ، ويقبل كل علم ، ويؤمن بكل نظرية ، دون فحص أو تمحيص، فيلغي شخصيته ويتناسى وجوده ، مثله كمثل الذي فقد حاسة الذوق ، فهو يأكل الشهد ، دون أن يشعر له بلذة ، ويتناول المر دون أن يدري له غصة أو مرارة ... إنه يأكل فقط ليملأ معددة خاوية ، ويقضي عادة متبعة ، وتقليداً جارياً .. ولكي يعيش !..

كان ( إقبـــال ) – شاعر الاسلام – من الصنف الأول من الرجال الذين ينهاون من العلم أنى وجدوه ، ويلحقون به أينا رحل ا...

وفي أثناء ذلك ، كان (إقبال) يلتقط الآراء السليمة والحكة العالية ، والأفكار المستحدثة وغير المستحدثة ، فينقدها ويفندها ويردّها إلى أصولها، فيعلم الثمين من التافه، والنافع من الضار...

وظل رأيه هكذا متحرر النزعة ، متحرر الفكرة ، يناقش وينقد ، ويبتكر ، ويقدم إنتاجه في ثوب رائع قشيب لا تملك أمامه إلا أن تبدي الإعجاب ، وكان نتيجة ذلك أن أصبح ( إقبال ) ذا فلسفة جديدة ومذهب مستحدث ، وآراء عميقة ، يتناقلها الكتاب والفلاسفة من قطر إلى قطر ، ومن جامعة إلى جامعة ، في ( إيران ) و ( الأفغان ) و ( مصر ) و ( المانيا ) و ( انجلترا ) و ( إيطاليا ) و ( روسيا ) ! . .

أجل ، ان المقلد الأعمى لا يأتي يجديد ، بل يجلب على نفسه السخرية والضحك أمام الأجيال التي تتوق إلى الخلق والانشاء وتتلذذ بالجديد النافع ، وفي نفس الوقت تناع شخصيته ، وتذوب فرديته أو ( ذاته ) ، التي حرص ( إقبال ) في فلسفته أن يجعل منها رمز التقدم ، وشعار التحرر والمجد والخلود كما سنرى !...

ذهب (إقبال) منذ نعومة أظافره إلى مكتب تحفيظ القرآن في (سيالكوت) فما أن يتحرك النهار، وينحسر ظل الليل رويداً رويداً، وتثب الشمس من الأفق الشرقي حتى يكون (إقبال) جالساً يستقبل الفجر وأنداء الصباح تتمسح بوجه البرىء الصفير، فيهب في نشاطه المعهود، ويصلي من خلف أبيه الشيخ الزاهد، ثم يتلو القرآن، وقد حرص أبوه - المربي

الفاضل – على ألا تكون قراءة ( إقبال ) كلمات تلقى ، وآيات تتلى وإنما قال له :

د يا بني اقرأ القرآن ، كأنه نزل عليك ... ،

وفي ذلك يقول ( إقبال ) :

د . . ومنذ ذلك اليوم بدأت أتفهم القرآن وأقبل عليــه ،
 فكان من أنواره ما اقتبست ومن مجره ما نظمت ! . . »

كان الشيخ يريد لابنه أن يعي ما يقرأ ، ويفهم ما يتلو ... ثم ماذا ؟.. ثم يتصور أن هذا القرآن قد نزل عليه هو ، أي أن الله يخاطبه ويدعوه أن يعمل ويكافح ويثابر ، ويتلقى المسئولية كلملة ، ويقوم بأعباء أخطر رسالة ، وينهض بأثقل حمل ، فلكل مسلم دور كبير إزاء إسلامه ، فيجب أن يؤديه بكل دقة وإخلاض ، فليس الإسلام استظهار متون ، وحفظ حواش، بل هو فهم وإدراك ، وصبحة للحق والنور والهداية ، والسيدة عائشة ( رضي الله عنها ) تقول عن النبي عليه على خلفه القرآن ! . . . »

وقراءة القرآن في الصباح زاد رائع لا يدركه إلا الجربون ، ونور رزين طهور ، لا يطرب له إلا المؤمنون ، إذ أن عصبين !.. الإنسان بطابع الرقة والحب ، ويبثه هدوءاً وأمناً عجيبين !.. لذلك كان ( إقبال ) منذ صغره فاحص النظرة ، ملهم الحكم ،

يخترق بثاقب فكره الحجب المتكاثفة ، ويغوض بعقلة المؤمن إلى أعماق الحقائق !... فلا يقنع بالأصداف والقشور ، عن الجواهر ولماب الحقائق !..

ثم انتقل ( إقبال ) إلى مدرسة ( سيالكوت )، وما أن أتم دراسته الثانوية حتى التحق بكليتها ، حيث تلقى أصول اللغة الفارسية والعربية على أستاذه السيد ( مير حسن ) !... ولقد امتاز طوال هـذه الفترة ، بذكائه الحاد ، وبديهته السريعه ، وحوزه لقصب السبق بين أقرانه ولداته ، ونتج عن ذلك أن نال الجوائز السنية ، ونال فرصة الدراسة بالمجان .

ولعل من نافسلة القول أن نذكر شيئًا عن أخلاقه وسلوكه ، اللذين قد انطبعا بنشأته الدينية ومدرسته القرآنية ، وأسرته المؤمنة المتصوفة ، فكان سمحاً هادئاً معواناً ، رقيق الحاشية ، طيب العاطفة ، واسع الصدر ، يحترمه الجيع ، ويجلتُه كل من اتصل به وعرفه حتى أساتذته ، وفي هذه الفترة ازدادت تأملاته ، وازداد نشدانه للحقيقة ، كأنما كان يحلم بالاستقرار الفكري وهدو ، البال ، فاستمم اليه وهو يقول :

 وأذا طالب النور ... أنا قلق في معمورة هذا العالم ... أنا مثـل الطفل الصغير في ظلام الوجود الحالك ... أنا مضطرب كالزئبق ا... »

فما السر في هذا الاضطراب المفاجىء ، والحيرة المباغتة التي

انتابت (إقبالاً) ؟؟... لقد ودع (إقبال) طفولته الوادعة ، وصباه الساكن الهادى، وتعلم الكثير في المدرسة والجامعة وقرأ عن الدنيا ، دنيا الأمس واليوم ، وسمع عن العالم الحديث ، عالم الغرب والشرق ، ولقد كان لهذه الفترة الانتقالية أثر في حياته أي أثر ، وتلقى (إقبال) سني شبابه ، في شيء من الألم والقلق ، وكان لذلك سببان اثنان يكادان يكونان العاملين الهامين في ذلك :

أولها: أن الهند في تلك الفترة ، قد استسلمت للاستمار الفربي تحتالتهديد والوعيد بعد أن لاقى الأحرار فيها ما لاقوا: من أذى واضطهاد ، وإراقة دماء ، وتكيم أفواه ، وكبت حريات !.. ولا شك أن للإجراءات الشاذة ، والتصرفات الجائرة التي يقدم عليها المحتلون ، أثراً عميقاً بليغاً في نفوس الأمم المفاوبة على أمرها ، كا أن المعارك الدامية التي قد تنشب بين القاهر والمقهور ، ثم تنتهي إلى النتيجة الدامية التي كثيراً ما تتبع صراع الحق الأعزل مع الباطل المسلح ، لا شك أن لذلك كله أثراً في نفوس أبناء الشعب – وخصوصاً الواعين الفاهمين منهم – فلا يعقل أن يستمتموا بالهدوء في ظل الطغيان ، أو أن ينعموا بالسعادة تحت جناح الفساد ، ويأنسوا بالراحة ، في جو خانق بالسعادة تحت جناح الفساد ، ويأنسوا بالراحة ، في جو خانق مكفهر ، تثرة فيه طائرات العدو ، وتلوثه أنفاسه الدنسة الماغة ! . . .

وثانيها : الاسلام : الاسلام الذي سمع عنه (إقبال) رضيعًا،

وتشرّبه معنى ومبنى ، منذ أن درج في رحبة بيتهم الكبير ، والذي رأى سماته وملامحه تشع في وجه أبيه الشيخ وأمه !.. لقد علموه صغيراً ويافعاً أن في الاسلام خير الدنيا والآخرة ، وأن بين دفتي القرآن العصمة والمعرفة والهداية من الضلال ، والنجاة من الهاوية ، ثم تأكد هو نفسه أن التاريخ يحمل في طيّاته للاسلام كل تمجيد وشكران ، وأن الدنيا ظلت تتغنى بتلك الأمجاد أجيالاً وأجيالاً !..

لكن ماذا قد حدث ؟.

لقد نسي المسلمون كل هذا أو تناسوه.. فاستسلموا وتواكلوا وخيتًل اليهم أن هـــذه المصائب قدر لا ُيرد ، وقضاء نازل لا يستطيع احد ان يمنعه ا..

ضاقت نفس ( إقبال ) وفاضت بالألم والحسرة والحزن ، فهو يلتفت الى الماضي الزاهر العامر فيشعر بالقوة وبالسعادة تغمر جوانحه ، ثم يرتد طرفه الى الحاضر المزري الحزي ، فيشعر بمدى الكارثة التي حلت بقومه ، وتوشك أن تفيض الدموع من عينيه فيصبح هاتفا : « أنا طالب النور ! . . أنا قلق ! . . » النور الذي يقوده الى النصر ، والقلق الذي بذره فيه انتظار المستقبل الجمهول ، وطالب النور متى ألح في طلبه ، وصرف وقته باحثا مفكراً مدققا ، مسلحاً بالخبرة والمعرفة معتصماً بالصبر والنضال فهو لا بد واصل الى ما يريد ، نائل ما يأمل ، فما أن تمر تلك الفترة

الحائرة بنارها التي تنضج ولا تحرق ، وتنير ولا تغشي العيون حق يهتف ( إقبال ) بعد سنوات قائلاً :

مسلماً ، ان ترد حياة فيها ما بغير القرآن تأتي الحياة

#### في ( لاهور ) :

إن ( إقبالاً ) يمضي الى الأمام، تدفعه سورة الباب، وعشق العلم ، وقلب الشاعر الفتى الطموح ...

لقد فتحت كلية الحكومة في ( لاهور ) ذراعيها لاستقبال الشاب الذكي ، وأخلت له ( جمعية حماية الاسلام ) هناك منبرها ؛ ليذيع من فوقت شعره القوي النابض ذا الروح الجديدة ، والاسلوب الفريد .

وفي الكلية فاق وتقدم أقرانه ، فنال (ميداليتين) ذهبيتين، ومساعدة الحكومة الشهرية له جزاء اجتهاده .

وبمد حين استطاع أن يحوز ثقة أصدقائه وعارفيه في تلك الجمعية ، وبعد أن رأوا ما رأوا من غيرته على الدين ، ودفاعه عن الحق ، ودعوته الى الكفاح ، اختاروه سكرتيراً للجمعية .

واستطاع ( إقبال ) أن يوائم بين الشعر والسياسة ، وان بدا كل منها على طرفي نقيض .. ولا عجب في ذلك ، اذا ما عرفنا قوام ذلك الشعر وموضوعاته وأهدافه ، وعرفنا صيغته ، فشعر ( إقبال ) عماده الفقه المتين ، والمنطق السلم والوجدان الحي المؤمن ، يتخذ من أمراض المسلمين وأدوائهم ومشكلاتهم مادته ، ولم يكن يهدف إلا الى التحرر والخلاص ، والعودة الى الينابيع الاولى ، مع الاستجابة لأحداث العصر ، ومشكلات الساعة .

وفي كلية الحكومة بـ ( لاهور ) التقى ( إقبال ) بأستاذه الفيلسوف المستشرق ( توماس أرنولد ) وهو من خيرة من درسوا الاسلام والتصوف الاسلامي، وله مواقف كريمة في الدفاع عنه، ورحب الاستاذ بميل تلميذه الى الفلسفة ، فكان له خير مرشد ومعين، وسرعان ما توثقت بينها أواصر الصداقة، واستحكت روابط الإلفة ، ثم نال ( إقبال ) بعد ذلك شهادة في الفلسفة .

وكثيراً ما كان الاستاذ (توماس) يفخر بذكاء تلميذه ، ويعتز بصداقته ، وظلت هذه العلاقة وطيدة الأركان ، وقدد حدث أن (إقبالاً) اثناء تجواله في ربوع اوربا، في الفترة ما بين امره / ١٩٠٨ م ، قد سيطر عليه حب العلم والفلسفة ، فأراد أن يتفرغ لهما ، ونفر من الشعر وعول على هجرة إلى غير رجعة ، غير ان أستاذه لم يوافق على ذلك مطلقاً ، فرضخ (إقبال ) وواصل انتاجه الشعري الذي امتزج بالفلسفة ، واختلطت به حقائق العلم مع سبحات الخيال !..

ولقد كانت صحبة ( إقبال ) لأستاذه ( توماس أرنولد) ذات فوائد كثيرة ، ومدى بعيد فقيد استمع ( إقبال ) إلى رأى أستاذه في كثير من المعضلات والأوضاع الفكرية ، ونهل على يديه الشيء الكثير من الثقافة الغربية وفلسفتها ، وبإضافة هذا إلى استعداده الطبيعي استطاع ( إقبال ) أن يرتكز على قاعدة متينة وأن يثبت الأرض تحت قدميه ، فلا تهتز أو تميد به ،ولقد شهد له أستاذه بذلك فيا بمد، حين طلب من ( إقبال ) أن يقوم عهمة التدريس ، بدلاً منه ، في جامعة (كمبردج) لمدة ستة أشهر ، حظى ( إقبال ) اثناءها بالتعرف على عدد غير قليل من رجالات الفكر والأدب ، وأساتذة الجامعات ، فاتسم مجال صداقته كما اتسم مجال فكره ، فلم يكد يمضي على ذلك بضع الانجليزية ثمار تلك العبقرية الهندية المسلمة ، وكان ذلك على يد الدكتور ( نكلسن ) الذي ترجم ديوان ( أسرار خودي ) أي أسرار الذاتية أو الشخصية !..

نعود مرة ثانية إلى ( إقبال ) ، بعد أن أنهى دراسته الجامعية ( بلاهور ) ، فنجد أنه قد عين أستاذاً للفلسفة والسياسة المدنية بالسكلية -الشرقية في ( لاهور ) ، ثم أستاذاً للفلسفة واللغة الانجليزية في كلية الحكومة هناك .. وكان ذلك هو الدليل المادي على تقديرهم لغزارة علمه ... ورجاحة عقله ، وعظيم عبقريته !..

كان ( إقبال ) ينشد آفاقاً أرحب ، ومجالات أوسع ، فضلاً عن أنه يريد مزيداً من . . المعرفة والفلسفة ، ويتمنى أن يرى بعينه معالم المدنية الحديثة ويلم بكل أطرافها ، لأنه لم يرَ منها في بلاده غير ظلها الاستماري الأسود الجائم على صدر ( الهند ) ولهذا قام برحلته إلى أوروبا .

#### في بلاد الغرب :

قام ( إقبال ) بهذه الرحلة في عام ١٩٠٥ م قاصداً (انجلترا) ثم التحق بجامعة (كمبردج ) ، ونال منها شهادة في فلسفة الأخلاق ، وواصل سيره بعد ذلك إلى حيث التحق بجامعة ( ميونخ ) ، في (ا لمانيا ) ، فنال منها درجة ( الدكتوراه ) في الفلسقة ، وبعد عودته إلى ( لندن ) لم يضيع وقت في العبث واللهو ، بل نال شهادة ( المحاماة) من جامعة ( لندن ) .

وفي أثناء ذلك ، توسع ( إقبال ) في قراءته عن ( نيتشه ) و ( هيجل ) ، ( شوبنهاور ) وغيرهم ، وقــــارن بينهم وبين فلاسفة الشرق ، أمثال ( ابن سينـــا ) و ( ابن رشد ) و ( ابن عربي ) و ( جلال الدين الرومي ) و ( الشيرازي ) . . . وغيرهم من الفلاسفة والمتصوفين .

ولقـــد أصبح ( إقبال ) بعد ذلك ضليعاً في الفلسفة ، ملماً بدقائق علم الأخلاق ، دارساً للقانون أعمق دراسة ، وقد أعانه ذلك على مجث تاريخ الثورات الكبرى، كالثورة الفرنسية مثلا، وعرف عن كثب حضارة الغرب الحديثة ، وعرف مقوماتها ودوافعها وأهدافها ، وأدرك عيوبها ومآخذها ، وتيقن أنها نهضة مادية رائعة ، لكنها نهضة عقلية لاقلب لها ، ولا روح فيها !...

وعاد شاعرنا وقد اكتسب الكثير من الأفكار الحديثة التي كانت أوزان الشعر وقيوده توشك أن تضيق بها ولا تتحملها ، لكن ( إقبال ) بما أوتي من لباقة وسعة أفق ، وامتلاك لناصية القول ، استطاع أن يجعل الشعر أطوع له من بنانه، وأشد تلبية له من خادمه الوفي الأمين . وهكذا مزج (إقبال) الشعر بالعلم، وخلط قواعد الفلسفة وقوانينها بخفة الخيال وروعته ، فخرجت أوزانه قوية المعنى والمبنى ، أو كما يقول عنها :

كفاح شديد وضرب سديد فلا ترج ُ في الحرب عزف الوتر

وبمد أن درس ( إقبال ) الحضارة الفربية ومدلولاتها ، وقارنها بالحضارة الاسلامية ومضموناتها ، خرج بنتيجة حتمية لا مناصمنها، إذ لا يمكن تجاهلها أو تناسيها، لأن ذلك سيكون على حساب الإنسانية ، وعلى حساب سعادة البشر .

وهــــذه النتيجة التي وصل اليها ( إقبال ) لم تكن نزعة متعصب ، أو زعم متدين أخرق ، ضيق الفكر ، لا يرى الحق إلا من خلال معتقداته ، بل كان تقريره نتيجة لتلك الدراسات الطويلة المضنية ، والتعمق وراء الفلسفات المتبساينة ، وفهمه للمدنية الحديثة فهما صحيحاً دقيقاً لا تحيز فيه ولا حيف، وليس أدل على عدم التحيز من أن يذكر ( إقبال ) المميزات والمفاخر بجانب المثالب والمآخذ، ويأتي بقضايا مدعوماً بالأدلة والبراهين.

والآن ما هي النتيجة التي وصل اليها ( إقبال ) ؟

#### قال للفربيين :

د إن حضارتكم سوف تقتل نفسها بخنجرها .. إن العش لا يثبت على غصن رطيب ضعيف مضطرب .. »، لأنها حضارة كافرة القلب ضائعة الروح ، وموازين القوى المادية هذه في تغير وتبدأل دائم ، فهي إن كانت الغرب اليوم ، فستزول عنه بأسرع من السرعة التي حصل بها عليها ، ولو أراد الغرب البشرية خيراً ، لتلافى ما وقع فيه من أغلاط ، في وسائله ، وأهدافه وسياسته !.

وتيقن ( إقبال ) أيضا أن البشرية لن تسمد وتهنأ إلا إذا حطمت فوارق اللون ، وعصبيات الجنس ، وبطلت اللصوصية العالمية ، وقضى على الاستمار وعسادة المال ، ولن يتحقق ذلك إلا في ظل المسادى، الاسلامية الحالدة ، التي تحرم الغزو الاقتصادي، ولا تشرع الرماح إلا لإحقاق حق، أو نشر هداية،

ولاً تؤمن إلا بالسلام والأخوة والحرية والقيم الانسانية الرفيعة، لذا يقول ( إقبال ) في معرض حديثه عن ( عصبة الامم ) :

حكمة الغرب فرقة الناس والاسلام فيه توحد العمران خبريني اليقين: هل عصبة الأق وام خير أم عصبة الانسان؟

ثم يرى ( إقبال ) أن المسلم الحق ، والمؤمن الصادق الإيمان هو الملجأ الوحيد لهذا العسالم الحائر الزائغ ، فلن تمحى ظلمات الفساد والضلال والتحكم والتسلط والجشع الا بأضواء الاسلام، وسفينة الحق الضائعة في هذا العالم — عالم الهوى — لن تجد ربانا سوى المسلم الحق :

ان هـــذا العصر ليل ، فأنر أيهــا المسلم ليل الحائرين وسفين الحق في لج الهوى لا يرى غيرك ربان السفين

أنت كنز الدر والياقوت في موجة الدنيا وان لم يعرفوك عفل الأجيال محتاج الى صوتك العالي وان لم يسمعوك

كل ما خرج به ( إقبال ) من دراساته الواسعة ، ورحلته التي استفرقت ثلاث سنين ، هو اليقين الكامل بأن الاسلام هو الحلاص والنجاة للامم الاسلامية بوجه خاص، والعالم بوجه عام.

وآب من رحلته عام ١٩٠٨ م حاملًا بنور الدعوة الواسمة

التي آمن بها واضعاً الاسس الكاملة ، والقواعد الثابتة لذلك . . وسنتكلم عن ذلك في حينه ، وسرعان ما اعتذر عن كل عمل رسمي انتدبته الحكومة له ، رغم ما في ذلك من جاه ومال .

ولقد تعمق (إقبال) في دراسته للفكر الهندي والايراني ، ونال قسطاً وافراً من منابع التراث الروماني واليوناني قديما وحديثها ، ونهل قدراً وافياً من الثقافة الانجليزية والألمانية والألمريكية، هذا فضلاً عن الميراث الفكري الاسلامي والعربي ، الذي صرف فيه إقبال معظم مجهوداته .

أما اللغارسة )، وقد كتب بها دواوينه و كثيراً من محاضراته و ( الفارسة ) ، وقد كتب بها دواوينه و كثيراً من محاضراته وخطبه ، والانجليزية و كا قلنا آنفاً – أنه كان مدر "س الفلسفة واللغة الانجليزية في كلية الحكومة بـ ( لاهور ) ، كا أنه قام بالتدريس لفترة قصيرة في جامعة ( كبردج ) ، ولقد ألقى عاضرة باللغة الانجليزية في ( دار الشبان المسلمين ) بالقاهرة ، أثناء عودته من مؤتمر المائدة المستديرة عام ١٩٣١ م ، ومحاضرة اخرى في دار ( المؤتمر الاسلامي ) في القدس ، كما أنه كان عظم الإتقان للالمانية والفرنسية ، ولكنه كان يعرف العربية والسنسكريتية .

هذا هو ( إقبال ) العالم الدؤوب على الدرس.

(إقبال) الذي اعترف بفضله وعلمه الهندي وغير الهندي ، فلقد استدعاه ملك الأفغان ، ليستشيره في الاسس التي يجب أن تقوم عليها جامعة (كابل) المزمع إنشاؤها آنذاك ، واستقبال هناك أعظم استقبال وأروعه ، فسلم تنسه روعة الاستقبالات رسالته الكبيرة ، ولم تفتنه أعلام التقدير ، وزينات الترحيب ، عن أن يزاول نشاطه ، ويكتب ديوان (مسافر) أثناء هسنه الرحة .

ولا عجب أن يتفنى بشعره أبناء ( الأففان ) ويردده أشبال ( إيران ) في لذة وشفف ، ثم يترجمه أحد أبناء ( تركيا ) ، لينمم النرك يهذا النراث العظيم ، وهو الدكتور (حسين دانش)، الذي كتب عدة مقالات عن ديوان ( إقبال ) ( بيام مشرق ) أي رسالة الشرق .

ومن وراء جبال (الهملايا) ، وخلف التلال والهضاب يسارع أحسد علماء (الروسيا) ، متكلفاً المشاق والأهوال ، راكباً الأخطار والأوعار حتى يلتقي (بإقبال) ، وينقل عنه مبادئه وأصول فلسفته ، التي أودعها ديوانه : (أسرار خودي).

أما في ( ألمانيا ) فقد قام الاستاذ (دايشو روسو) والدكتور

( فيشر ) الاستاذ مجامعة ( ليبزج ) وصاحب مجلة (اسلاميكا) ، والشاعر الألمساني الفيلسوف ( هانسي ) ، هؤلاء جميعاً ترجموا ( لإقبسال ) وكتبوا عن شعره وفلسفته ، وقارنوا بينه وبين ( جوته ) الشاعر الألماني العظيم و ( نيتشه ) ، بل قامت هناك سرفي ألمانيا سجمية اسمها ( جماعة إقبال ) تشرف على ترجمة آثاره ، ونشر مبادئه في ربوع البلاد وفي أروقة الجامعات .

وهكذا فعل (اسكاريا) في ايطاليا ، و (ميكنري) في أمريكا ، و (نكلسون) والمستشرق (براون) في انجلترا ، والدكتور (عبد الوهاب عزام) في مصر ، إذ كان له الفضل الأكبر في التمريف (بإقبال) في أرجاء العسالم العربي وذلك بقرجة بعض دواوينه الى العربية ، (كرسالة الشرق) ، و (ضرب الكليم ) ، و (أسرار خودي ) ، و (رموز بي خودي ) ، و بالكتابة عنه .

وأخيراً أكان ( إقبال ) عالماً بحتاً ، وفيلسوفاً صرفاً ، قسد ملات رأسه الأفكار ، وغطت أشعاره الصفحات فحسب ، أم كان رجلاً يقول ما يعتقد ، ثم يعمل بمقتصى هذا الاعتقاد ؟.

ان واقع حياته مجيب على كل ذلك ، فيقطع كل شك، ويدني

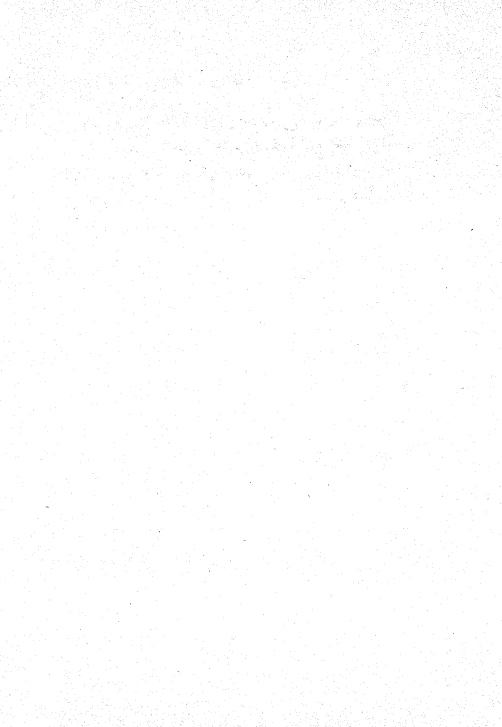
كل يقين ، فقد طرد ( إقبال ) ابنه من بيته لمساعلم أنه يعاقر الحمر ، وضحى ( إقبال ) بالمناصب العالية والمرتبات الضخمة ، ليتفرغ لرسالته الكبرى، وآثر أن يعمل في وظيفة مرشد قانوني حر ، فيقدم المعونة والارشاد لكل محتاج دون مقابل ، وألحوا عليه في مقاطعة ( البنجاب ) أن يرشح نفسه عضوا في الجلس التشريعي هناك ، وأقول ألحوا عليه إلحاحاً فليس ( إقبال ) بالذي يتهافت وراء المظاهر ، ويجري خلف المطامع الفانية ، ثم بالذي يتهافت وراء المظاهر ، ويجري خلف المطامع الفانية ، ثم تقدم بعد نجاحه بتشريعات تتعلق بالضرائب ، الستي يرزح تحت أعبائها الفقراء والفلاحون ، وبين الظلم الواقسع بهم ووجوب تخليصهم منه .

وتقدم بتشريمات للقضاء على الخر ، ذلك السم الزعاف .

وأثناء إقامته في اوروبا لم تستهوه البدع أو يخدعه البريق فينغمس في الشهوات والملاهي .. بل كان يعقد المحاضرات ، يتحدث فيها عن الاسلام وبنوده العادلة ، وعن اشتراكيته وسماحته المشرقة وعقيدته الشريفة التي تجعل الانسان لا يحني رأسه إلا لله .. وبكى على أطلال الاندلس وجدها الاسلامي الغابر ، ودعا الى إنقاذ (قلسطين ) من برائن اليهود ، والاحتراس من الأحابيل التي ينصبها الاستعار ، وكان ذلك قبل أن تحل بها النكبة الكبرى .

## لقد كان ( إقبال ) عالمًا وعاملًا .

وهذا هو مثل الاسلام الأعلى: علم صحيح سلم، وعمل صادق لوجه الله لا يعرف اليأس ولا الوهن ، ولقد كان ( إقبال ) يلفت النظر دائمًا إلى أن الدين إذا لم تترجم مبادئه إلى أعمال، ونظرياته إلى وقائع ، فسيكون إذاً فلسفة مجردة ، ولن يكون ديناً أبداً بأي حال من الأحوال أ.



## فلفته القبال،

لكل فكرة تخطر على بال أي إنسان دوافع أ..

ولكل فلسفة تنبع في عقل أي عبقري بواعث وأسباب.

والآن ؛ ما هي بواعث فلسفة ( إقبال ) ، والدوافع التي أشعلت هذه الفلسفة ، فجعلتها ملتهبة كالنار ، حراء كالدم ، قوية كالسيول الجارفة ، تابضة المحيوية والحلود ، ناطقة بالأمل والتفاؤل ؟..

لقد نظر إقبال حواليه ، فماذا رأى ؟.

المسلمون يرتعون في بيداء الجهالة ، ويضربون في فياني الثقلة،

والإسلام الناصع الحي أصبح عنوان الذلة والفقر والضياع: تلوثت عقبائده بفعل الكائدين والمخادعين ، وجرى العبث في شرائعه بفعل المتزمتين ، لذا أصبحوا محكومين بعد أن كانوا حاكمين ، وأمسوا رعايا مستعبدين بعد أن كانوا سادة أشرافا ، وتلفت ( إقبال ) حائراً وكأني به يقول : إذاً فهذا هو الحال ويا له من مآل تعس .

ترى ما هو الداء الذي نخر في أجساد أنمنا وشعوبنا ، فأورثنا سوء المآل ، وذل الحياة ؟. وكان أول داء وقعت عينه عليه هو أن المسلمين يخافون الموت ، ويحرصون على الحياة بعد أن صاروا مزقاً وأهواء ، ونحلاً متباينة ...

فلا بد إذا أن يعودوا إلى ( ذاتهم ) ، لأنها مصدر الحركة والعمل ومصدر النور والحياة ، ومركز الإنسانية ومدار الحلود يجب أن يعود الإنسان إلى ( ذاته ) يقويها ويدعمها ، وينفي عنها الحوف والجبن والحرص النبي ، ويردها إلى الطريق الحق ، وهكذا آمن ( إقبال ) ( بالفردية ) أو ( الذاتية ) لأنها الأصل ومنها البداية ، وإهمال ( الذات ) هو الجهل بأصل الداء . . . . ورأس الملاء .

وشيء آخر أدركه ( إقبال ) .

إن الناس يهابون الحكام ويخافونهم ، وليت الأمر وقف عند

هذا الحد ، لكن هذا الخوف ، وتلك الهيبة أصبحت ضرباً من العبودية المقيتة ، ونوعاً من التأليب السخيف ، فلا يكاد يرتفع صوت باستنكار ، أو تنادي عقيرة باحتجاج ، أو يقف إنسان ليمترض على باطل. لذلك صار العسف فريضة ، والقانون هوى متبعا ، والمثل العليا مطية للأغراض والشهوات الجاعة ، فليس عجباً أن تذل النفوس ، وتصبح أشد طفيانا من الجاهلية الاولى غير أن أوقان الجاهلية الاولى كانت من حجر أو خشب ، أما الأصنام الحديثة فمن لحم ودم ، ويصف (إقبال) هذه الحالة قائلا:

و ان لأصنام ما زال المسلمون يعبدونها حتى اليوم ، وان ادعوا الإيمان بالله ، وإن لهذه الأصنام صوراً عديدة ، وألواناً شق . . ويا حبذا لو علم المسلم الذي ينشد الهداية أن سجوده في الصلاة لله وحده ، خير له وأجدى عليه من هــــذا (الشرك الحديث ) .

وأن السجود لله هو الحير والنجاة ، وإن كان ثقيلًا علمنا :

تاون في كل ثوب ( مناة ) (١) وشاب بنو الدهر وهي فتاة فهذا السجود الذي تجتويه به من ألوف السجود نجاة

<sup>(</sup>١) مناة : صنم كان يعبد في الجاهلية .

## فما معنى كل هذا ؟

لا معنى له إلا أن المسلمين قد شاب عقيدتهم كثير من الفساد والضلال، فشوهت عقيدة التوحيد ، فكان أن اتخذوا من قصور أمرائهم وحكامهم ومستعمريهم معابد يطوفون حولها ، ويجثون بأبوابها ، ويرغون شرفهم وكرامتهم وبجدهم في ترابها ، كا أنهم قصدوا أضرحة الأولياء ، وأقبية الموتى ، وحثوا اليها المطايا ، وزفوا اليها الركبان ضارعين مستغفرين لذنوبهم ، ولا ذنب إلا خولهم ، راجين الشفاء والعافية والأرزاق، والشفاء أقرب اليهم من حبل الوريد .

وتيقن ( إقبال) أن المرض الثاني والداء المضال الذي انتاب المسلمين ، هو فساد التوحيد .

أما الشيء الثالث الذي علمه (إقبال) فقد كان مؤلمًا حمًّا !.

إن المسلم إذا نظر لهوان حساله ، وضعة قدره ، صدمته الحقيقة المر"ة وهاله الأمر الواقع ، وبدلاً من أن ينفض عن كاهله غبار التقاعس والتقاعد ، ويقفز من جديد إلى سلم المجد والكفاح تراه يقول : وماذا أعمل ؟؟.. ما بيدي حيلة ، هذا قضاء الله وقدره ، وتلك إرادته ومشيئته ، وليس عسلي إلا الرضوخ والاستسلام لأمر الله ، فهل أتمرد وأثور على سنن الله وإرادته ؟ لا شك أن هذا خبال وسوء أدب ومروق وفسوق إ... هكذا

يقول المسلم لنفسه دون أن يأخذ للأمر عدَّته ، ويصاول الحياة ويصارعها ، كي يهزم صعابها ، ويتغلب على عقباتها ، حتى يصل إلى المرتبة التي أرادها الله له .

وإذا شئت أن ترى كيف عرض ( إقبال ) هذه الصورة في حوار شمري بديع أخذه عن ( محيي الدين بن عربي ) ، فانظر هذه القصيدة التي يدور فيها الحوار بين ( الله ) سبحانه وتعالى، وبين ( إبليس ) في حضور الملائكة .

إن (إبليس) يظهر أولاً إيمانه بوحدانية الله وقدرته ،ثم ينفي عن نفسه الكبر والمروق ويقول : يا رب إنني لم أسجد لآدم إلا لأنك كتبت في علم غيبك أنني لن أسجد فما ذنبي ؟.. فيرد عليه الحالق سبحانه بما يفحمه ويربكه فيقول سبحانه : هل عرفت ذلك الأمر وهذا القدر المكتوب قبل أن تعصى أم بمد العصيان؟ فلا يسم إبليس إلا الإقرار بجرمه ، والاعتراف بذنبه ، وأن ليس بريئاً من تحمل المسؤلية ، وها هي ذي القطعة شعراً كا ترجها ( الدكتور عزام ) :

إبليس: يا إلها أمره كن ليس عنه من محيد وبل غر من زمان ومكان في حدود كيف أستكبر عن أمرك أو كيف أحيد؟ كان في علمك أني حائد عن ذا السجود

الخالق: هل عرفت السرهذا قبل أو بعد الجحود؟

إبليس: بعد ؛ يا من تجليه ، كمالات الوجود

الخالق: ( ناظراً الى الملائكة )

خسه الفطرة فيه علمته ذاك عذر قال : ما شئت سجودي أنا لا أملك أمرا ذلك الظالم سمى اختياراً فيه جبرا انسه سمى رماداً شعلة فيه وجمرا

و ( إقبال ) الذي أراد أن يكون طليمة إيقاظ ، ورسول بعث ثائر في هذه الامة قد هاله أمر عظيم وموضوع ذو خطر ، هو أن المسلمين ينظرون إلى ما يعتربهم من آلام ، ويكتنف حياتهم من نكبات، ينظرون الى ذلك كله على أنه عنوان للحظ المنحوس ، وسوء الطالع ، ويحسبون أن الحياة السهلة الهينة ، والنعمة السخية الوفيرة هي الدليل الأوحد على رضى الله وحبه لعبده ، ورحمته به . . لقد أغمض المسلمون أعينهم عن منابع دينهم الاولى ، ونسوا أن الله قد يختار أقواما ، لابتلائه ، حتى

يرى ماذا سيكون من شأنهم حينا تدلهم الخطوب وتبلغ القلوب الحناجر ، ونسوا أن المؤمن الحق يشكر النعاء ، ويحمد الله على الضراء ويصبر عليها ، ويظل يعمل ، ويكافح حتى يخرج من محنته ، وقد ازداد معدنه نفاسة ، وجوهره قيمة وقدراً .

وهذا هو الداء الرابع . . فالمسلمون يستنكفون من الحيساة التي يهزها الكفاح ويملؤها النضال ، ويهربون من تحمل الصعاب والآلام ، وينشدون السكون والدعــة ولو عاشوا في أكناف العبودية وخول الذكر، حتى لكأن الحياة لقمة سائغة، وقنطرة سهلة ميسورة .

أما الداء التالي فقد كان لا يقل خطورة وأهمية عما قد سلف من أمراض .. ففي هــــذه الظروف العصيبة وجدت فئة من الناس أدركت الهاوية السحيقة التي تدهور اليها مستقبل الامة ، فهالهم ما رأوا وأتعسهم ما جد" من امور ، وكان الظن بهم أن عدوا الى هؤلاء المترددين أسباب النجاة كي يأخذوا بناصره ، وينقذوهم من بؤرة الشقاء ، لكنهم كانوا على عكس ذلك تماما ، فقد انقسموا قسمن :

القسم الأول :

راوده اليأس القاسي ، فلم يجــد مَنْأَصَاً مَن أَن يَسِدُ أَذَنيهُ بأصابِمه ، حتى لا يصل إلى سممه نداءات الضائمين ، واستغاثات الهائمين على وجوههم في أودية الأسى ، ويا لها من جريمة 1..

والقسم الثاني :

قبع في الصوامع ، وودع العمران والسكن ، وعاش يعبد الله راهبا قانتا لله ... ونأى بنفسه عن مهاترات الدنيا ومعارك الحياة ، وقنع مخلوته الضيقة عن العالم الرحيب ، وأغمض عينيه عن أضوائه البراقة المضطربة التي لا تعرف الثبات والهدوء !..

وأمسك ( إقبسال ) بقلمه ليسطر التشخيص للداء الخامس ( اليأس والرهبنة ) .

ولكم صرخ (إقبال) في مؤلاء الواهمين ذوي الآفاق الضيقة ، كي يملهم أن من لم يذق طعم الآلام لا يستسيغ حلاوة الراحة ، ومن لا يتمرغ في أعطاف الصراع والكفاح لا يدري جلال السلام والحرية ، ومن لا يتناول جرعات من الشقاء لا يدرك جمسال السعادة ، لهذا نراه يقول:

إن حباب خرة الآمال لا يرقص إلا فوق أمواج الألم والله في حكته علمنسا أن انشراح الصدر قبله ألم

الامنا إلى العلا أجنعة نعاويهافوق،مطارات النسور الروح مر والحياة ظلمة وشعلة الآلام للأرواح نور

منذا بعض ما قال ( إقبال ) في أولئك الذين ضاقوا ذرعاً

بالآلام وتكاليف الكفاح ، واعتبروهما لعنة سماوية ، وغضبة من الله قد انصبت عليهم ، أمسا أولئك اليائسون الذين فقدوا الأمل ، وأماتوا الرجاء ... فقد قذفهم ( إقبال ) بأمثال السهام الفتاكة حين قال ما ترجمته :

منحت القلوب هياماً جديداً أثرت البعيد به والقريب ولكن خلقت بأرض بها نفوس العبيد برق تطيب

وشهر سيف القول في وجه هؤلاء اللائذين في حمى الصوامع والكهوف والحلوات ، وكأنه يقول لهم لا تفرُّوا من المعركة ، ولا تهربوا من الحياة التي خلقتم لها وخلقت لكم ، فاتراه يقول :

خلا الصوفي من حرق وكد شراب (ألست) معذرة البطاله (۱۰) وفر إلى ترهبه فقسير يرى في الشرع معترك البساله إذا خشي الرجال وغي حياة فتلك هي الهزيمة لا محاله !..

( فالصوفي ) الذي تواكل محتجاً بالآية ، ألست بربكم . . . ، و ( الفقيه ) الذي ودع الحياة إلى دنيا الصوامع والعزلة ، كلاهما هرب من الميدان ، وأشفق من تكاليف الجهساد ، فدهمنا الاستمار ، واستغلثنا الحكام ، ولم يكن لنسا أن نجني غير المغزية أ. .

<sup>(</sup>١) يقصد آية : « ألست بربكم ... الغ » والمعنى أن الكسالى يلقوت بأحمالهم على الله ويلوذون بالحمول .

وكان خاتمة المطاف ؛ وآية السلاء ، وشر الداء تلك النزعة العاتبة المجنونة التي تتجه ناحية الغرب وثقافته وحضارته دون فحص أو تمحيص ، ومطالبة الناس بالأخذ بها دون قيد او شرط غير مراعين في ذلك ظروف البيئة ، والأحوال الاجتماعية ، والتقاليد المرغية ، والمعتقدات الدينية ، ودون النظر إلى التراث المحلى الذي تناقلته الأجيال في شق ضروبه وألوانه ومظاهره، فانبثت تيارات الإلحاد والزندقة ، وشاعت موجات الانحلال وعدم التقيد بشيء من القيم التي توارثوها ، وظنوا أن كل ما أتى به الغرب جميل نافع سواء في النواحي المادية وغير المادية ، ولم يدققوا في وسائل الحضارة الغربية ولا أهدافها ، أو الركائز التي تعتمد عليها ، لأن الشعوب كانت جائعة إلى مذا المتاع المادي . . والرقي العلمي والترف الظاهر بعــد أن أنهكها الفقر ، وحطمتها الحاجة ، وألهثها الطغيان والفساد ، وآلمهما الجود والرجعية ، فكان أن اندفعت هذا الاندفاع الأرعن وانساقت هذا الانسياق الأعمى . . وأوشكت أن تنسى أن للروح مطالب كما أن للجسد رغبات .

رأى ( إقبال ) ذلك وهو الشاعر المؤمن ، والفيلسوف الدارس ، والعالم العامل الذي جاب أنحساء اوروبا ، وارتاد جامعاتها ومنتدياتها ، ودرس تاريخها وقوانينها ومكتشفاتها ومفاخرها ، فرفع ( إقبال ) يسده عالياً في وجوء الحشود الحقاء ، التي أسلمت قيادها للغربيين دون قيد او شرط،

وقال الكثير من شعره في ذلك الموضوع وخلاصته أن سلامة العالم ورفاهيته يتوقفان على . . التوفيق بين حضارة الغرب والشرق ، وحضارة الشرق تبتغي فيما آتاها الله الدار الآخرة ، ولا تنسى نصيبها من الدنيا ، وتوافق بين الماطفة والعقل ، والوحي والعلم، والمادة والروح ، وهاك قطعة مترجمة من شعره في منظومة (جاويدنامه) تظهر هذا المعنى :

و في الغرب العقل مصدر الحياة
 و في الشرق ( الماطفة ) قوام الحياة
 و بواسطة الحب ( الماطفة ) يحيط العقل بالحقائق
 فيعزز شغل الحب . . انهضوا وأقيموا دعائم عالم جديد
 بالتوفيق بين العقل والعاطفة

. . . الخ . . . ، .

وضع (إقبال) هذه الأدواء الستة أمام عينيه ... وفكتر (إقبال) .. فكتر كثيراً في الحياة وكنهها ، وفي مقاييس الهزيمة والنصر ومعايير القيم والمثل العليا ، وفي الحلود وحقيقته ، وكان غاية تفكيره وبحثه إيجاد عالم رشيد ، وإنسانية مترابطة حانية وحياة رخية سعيدة، وجال ببصره عبر الأجيال وحقب التاريخ ، حيث رأى الاسلام .. الرسالة الخالدة بين المد والجزر ، وبين الارتفاع والالخفاض ، ثم تلفت إلى العالم الغربي الذي ساد وشاد وحارب وملك بعد أن سفك الدماء وأهدر المثل ، فهز إقبال رأسه ، وهو موقن أن البداية يجب أن تكون من الإنسان نفسه ، من ( ذاته ) ... ذاته القوية التي لا تتيه في الآفساق ، ولكن الآفاق هي التي تتيه فيها لأن كل ما خلق في هسذا العالم مسخر لتلك الذات القوية النامية :

إنما الكافر حيرا ن له الآفاق تيه (١) وأرى المؤمن كوناً عامت الآفاق فيه

ولقد جمل ( إقبال ) بداية فلسفته، ونهايتها : الإيمان بالله ، واتخذه أساساً .

وبعد هذا العرض السريع لبواعث فلسفة ( إقبال ) ، ما هي إذاً هذه الفلسفة ؟

وسأجيب عن هذا السؤال في حذر واقتصاد ، وإيجاز بعيد عن النعقيد والمصطلحات العلمية ، لأننسا الآن بصدد الكلام عن شعر ( إقبسال ) وفلسفته من ناحية معينة ، ومن زاوية خاصة

<sup>(</sup>١) مأخوذة عن ( ابن عربي ) ، فقد قيل أن مرضعة الرسول لما فقدته لقيها جبريل وقال لهـــا : « لا تخشي عليه أن يتيه في الآفاق ، فهذه الآفاق تليه فيه » .

تتملق بحركة البعث الكبرى ، التي المتزت لهــــا جنبات الهند وتغير بها مصيرها .

وخلاصة فلسفته أنها إسلامية ، وتحمل في ذراتها طاقة البعث لهذه الأمة الراكدة، وأضواء الاستكشاف وأشعة المعرفة التي تزيل الظلمات والفياهب ، الناسجة خيوطها حول هذه الملة البيضاء .

هناك فريق من الصوفيين يؤمنون بوحدة الوجود ، ويرون أن الفردية وهم وعبث وأنانية وغرور ، وليس لها وجود حقيقي على ظهر البسيطة ، بل الحقيقة أن الكائنات وحدة واحدة مرتبطة ، لهذا فهم يرون أن غاية الإنسان الاندماج الكلي في الوجود ، كما تندمج القطرة الضئيلة في البحر الخضم الواسع ، أو الذرة المتناهية الصغر في كثبان الرمل العريضة الهائلة ، ومن هنا كان مذهب الفناء في الله كما يفنى الشماع الواهي الضعيف ، في دنيا لا نهاية لها من الأضواء والأنوار .

وكذلك آمن أصحاب مذهب الفيلسوف ( هيجل ) بنظرية الوحدة هذه أعمق الإيمان .

وقف ( إقبال ) إزاء مؤلاء وهؤلاء وغيرهم ، وقال :

«إن هذا الظن مدعاة لذوبان (الشخصية) وانهيار (الذات)،
 وخمود الحياة وخمولها، وأساس للضعف والوهن، والأرزاء التي
 اجتاحت الأمة وبدلت حالها.

( إن كل إنسان له كيان ووجود وشخصية قــــائمة بذاتها ،
 ومميزة عن غيرها تمييزاً جلياً واضحاً .

« ألا ترون أن الله واحد وإن اتصف بكل كمال وتنز معن
 كل وصف ؟

« ألا ترون أن الكائنات – أي هذا الوجود الكبير بما فيه – مجموعة من الفرديات المتباينة ذات الخصائص المعينة ، فهنا أشجار ونبات ، وهناك طيور وحيوانات ، والأشجار فيها الخوخ والحنطة والصفصاف ، بل ان النوع الواحد تختلف أفراده في صفاتها ... أنظروا إلى الإنسان – هذا أسود وذاك اصفر، وهذا سقيم وذاك سلم !.

ورغم ان لكل إنسان – او كائن – شخصيته وذاته إلا ان بين هـذه الوحدات او الفرديات نوعاً من التوافق ، وضرباً من التطابق ، وشيئاً من النسق والنظم، ولا شك أن سعينا الغريزي وكفاحنا الفطري يجعلنا دائماً نتقدم إلى الأمام ، وينقلنا تدريجياً

من الفوضى إلى النظام ، أو بعنى آخر يخلق بيننا ذلك التوافق وذلك التطابق وذلك النسق والنظم .

و ونحن دائماً في حاجة إلى الكفاح والسعي المتصل ونحن في طريقنا إلى الكمال المنشود والمثل العليا المرسومة ، وهذا السعي وهذا الكفاح هما عمل الكائنات ، وعمل الأجيال المتلاحقة ، وكل جيل عبارة عن حلقة من حلقات نضالنا في سبيل الوصول الكمال ، فعمل الكائنات إذاً مستمر متصل « لا متناه » للكمال ، فعمل الكائنات إذاً مستمر متصل « لا متناه في فالكائنات إذاً حقيقة غير كاملة . . » فأنا وأنت لبنة مميزة في بناء الوجود الكبير ، وكل لبنة تتعاون مع أختها ، وتبذل قصارى جهدها وطاقتها ، حتى يظل البناء شانحاً قوياً لا يتزعزع ولا يرتج بل يكون دائماً في از دياد مطرد من حيث القوة والمتانة ، ومن حسن السمو والارتفاع .

أنا فرد ذو شخصية مميزة .

وأنت فرد كذلك بذاتك الخاصة .

والغير كذلك .

لكننا نتماون ونتضامن ونافح كي تقوى ذات كل منا ، لكي يسمد الكون وترتقي الإنسانية ، ويصل إلى درجة الكال الأسمى ، ومن هنا سميت فلسفة (إقبال) بفلسفة الذات أو (خودى) .

ولقد ضرب لنا ( إقبال ) مثلًا عن الفرد؛ وعن كيفية سلوكه مع الجموع :

ومن الحشد طليسة وحيسه ورفيسة فيسه نور وبريق لكن المنى دقيسة عن بني العصر سعيق هو في الجمع خال مثل شمع الحفل في الحفل مثل شمس الصبع، فكر لفظه حريسير نظر فيه سديد

إنه وإن كان في مجمع من الناس ، إلا أنه متميز بثاقب فكره، وحدة نظره، وحريته في قول الحق والعدل، مثل الشمعة التي تميزت بنورها ونارها ، وإن كانت رفيقة الجميع ، وفي خضم هذا الحفل الحاشد . فما تعريف الذات او ( خودي ) عند ( إقبال ) ؟.

هي حالة من الجهاد المتصل ، والتوتر النفسي ، والكفاح المستمر ، وكل مما يطفىء فيها شعلة الحماس العمل ، ويخمد فيها نورة التوثب ، النضال والسمو ، فهو قبيح مرذول ، أما الذي يقويها وينميها ويدفعها دفعاً إلى الأمام ويقربها إلى الغاية ، ويحفظ عليها حالة التوتر فهو جميل محبوب ، ولأزيد القارىء إيضاحاً أقول : إن الحساة إذا خلت من الاجتهاد والعمل والحركة فهي موت وفناء ، ولو كانت الحياة بحردة من الرغبة والعمل ، فهذا يكن أن يبقى فيها ليشوقنا اليها ؟ . . هل يكون هناك من معنى او حكة لتلك الكنوز من المعادن الخبوءة تحت الارض في الطين

والتراب، والتي تحتاج الى الحفر والجلد، كي نستخرجها ٩.

لاخير في حياة نقضيها في صمت وجمود .

ولهذا قال ( إقبال ) :

و إن الذات تقوى بتوليد المقاصد ، وإيجاد الرغبات وخلق الأماني ، فإذا ما كان الإنسان غاية يسعى اليها ، فلا شك أن سيجد ويتعب للوصول اليها، ولا بد له أن يتغلب على ما يعترضه من عقبات ، وما يدهمه من صعاب ، ويعالج أمرها بما أوتي من قوة ، وصادق عشق (١) ، لأن الغاية جميلة (٢) وتهون إزاءها كل الصعاب والآلام .

أما (شوبنهاور) الفيلسوف الغربي فقد رأى أن الحياة نهايتها الموت ، وأنها طمع وجشع ، والانسان لا تقف آماله عند حد ، انه جائع دائماً ظامىء دائماً ، وطموح دائماً ، يتوق الى المجد ، ويتشوق التسلط والسيطرة ، وماذا بعد ذلك ؟ . . إما أن يثوب بالحسرة والفشل ، فيسخط ويلمن سوء الحظ ، وفساد الطالع ، وقسوة الأقدار ، أما اذا نال شيئاً ، وحقق أمنيته ، فلن يستمتع بها أكثر من أيام او سنوات معدودة ، او عمراً قصيراً ، ثم يعقب ذلك قبر يفغر فالم الملتهم الفريسة ويحطم قصيراً ، ثم يعقب ذلك قبر يفغر فالم

<sup>(</sup>٧-١) سنتكل عن المشق والغاية فيا بعد .

كيانها ويسحق عظامها ، ويتص دماءها، وكأن لم تكن شيئًا.. لكن ( إقبال ) ثار على زعمهم هذا ، وكأني به يقول لهم :

« ويحكم !.. أمن المعقول أن يخلقنا الله عبثًا؟.. أمن المعقول أن تظل الشمس والسموات والارض مدى الدهر وطول الأبد ، ثم نندثر نحن بهذه السرعة فلا تقوم لنا قائمة بعد ذلك ؟.

كلا، أن الخالق سخر لنا الكواكبوالشمسوالقمر ومختلف الكائنات، وسخر القوى المادية لنتوسل بها إلى ما نريد، ونتخذها مركباً يسرع بنا نحو الغاية. أذا كان هذا العمر الطويل مننصيب هذا الاكوان المسخرة لنا فها بالك بنا – ونحن أشرف قدراً، وأعلى منزلة منها. أيضي هكذا سريعاً ونودع الحياة الى غير رجعة ؟.. ليس هذا صحيحاً!.

هناك شيء اسمه الحلود .

أجل ، الحالود .

فنحن أسمى من أن تكون حياتنا ومضة زمنية قصيرة لا رجعة له المسا ، ونحن أيضاً أعظم من أن نذوب ونناع في مجر الوجود العريض .

وما الموت إلا البرزخ الذي نتخطاه إلى عالم الحلود ، وما القبر إلا الزورق الصغير الذي يحملنا إلى شاطىء السلام الأخضر

الأبدي ، فالجسم قد يبلى أو قد يموت ، إلا أن ( الذات ) تأبى المات ، وترفض الفناء ، لأنها خالدة :

إن صانت الذات المتينة نفسها أعيت على الأيام كل ممات

ولقد وصف ( إقبال ) عقيدته تلك وعقيدة ( أفلاطون) - التي تشبه عقيدة ( شوبنهاور ) - فقال :

أفلاطون : يبصر الموت عاقل ، فحياة كشرار بجنح ليل يشب إقبال : ما إلى الموت والحياة التفات

مقصد (الذات) رؤية الذات حسب

إن (أفلاطون) يرى الحياة كالشرارة الخافقة في جنح الظلام، سرعان ما تلفها أكفان العدم ، أما (إقبال) فلا يلتفت إلى حياة أو موت ، بل جل همه أن تقوى ذاته ، وتظل في مدارج سموها ورقيها حتى تحظى برؤية الذات المتكاملة المنزهة ، التي لا شبيه لحسا ، ألا وهي الذات الإلهية : ففي ظلالها يرفرف الخلود ، وتقف الغايات والآمال ، ولذلك يقول (إقبال):

« غص في البحر ، وحارب الأمواج ، فإن خلود الحياة في الكفاح » .

ثم يضرب (إقبال) عشرات الأمثلة التي ينتزعها من الطبيعة التي أحبها، ليدلك على قضية الخلود؛ فيقول: إن انطفاء النجوم بشير بانبلاج الصبح، وتبديد الظلام، مثل موتنا الذي تعقبه الحياة الحالدة، وانتهاء عهد البراعم بداية لعمر الزهر:

فناء (ملايين) النجوم مبشر بأضواء شمس في الساوات تولد ونوم الردى سكر سيعقب نشوة بخمر حياة في الحلود تجدد

وتوديع أيام البراعم مؤذن بخلق الزهور الباسمات جمالا ومصنع هذا الكون بالخلق دائر فيه السكون محالا وليس سوى التغيير في الكون ثابت يغير حمالا ثم ينشىء حالا

إن البذرة يدفنونها في ظلمات الأرض وقبر التراب ، فهل تراها ماتت ، وغشاها البلي ؟... وهل انطفأت نيران حياتها ، مع طول بقائها في ظلمات الأرض؟...كلا.. لقد ألقت عن كاهلها ثقل الموت ، واستعادت حياتها من جديد ، وتوشحت بأجمل الأبراد ، وأحلى الأثواب ، وخلقت من موتها حياة جديدة :

لقد دفنوا في التراب البذورا فلم تفن في لحدها الهامد ولم تنطفىء نارها في الحياة على طول مرقدها البارد

لقد نسجت للحياة القباء وصاغت من الزهر أبهى حلاه نما غصنها زاهراً واستمادت من الموت تجديد ذوق الحياة

وإذا كان للخــــلائق نامو س يرينـــــا الصباح بعد المساء فكذا تذهب الحيـــاة ولكن بعد ليل الحام صبح البقاء !

إن من يظن ان تلك الحياة أيام معدودة الن يكارث بمبودية او حرية ، بل سيقبل الحياة على علاتها ، اذكل همه أن تمر مروراً وتندثر اندثاراً ، ما دامت بلا غاية ولا فائدة ترجى من ورائها ، فكان لزاماً على ( إقبال ) أن يخنق تلك التيارات القاتلة القذرة في مهدها ، فأخذ العدة لذلك ونهياً بالسلاح الا وهو فلسفته

الخالدة ( فلسفة الذات )التي ذكرها في ديوانه ( أسرار الذات ).

ثم ماذا يقصد ( إقبال ) بكلمة العشق ؛ التي تتردد كثيراً في شعره ؟.

يقول ( الأستاذ أبو النصر الهندي ) :

« ان العشق في مفهومه المطلق هو الشيء الذي يقوي الذات وينميها، ويدفعها إلى الكمال الخالد، والعشق معناه جذبكالشيء او طلبك إياه ، لتجعله جزءاً من نفسك ، وأسمى صور هــــذا العشقواعلاها وافخمها هو توليد المقاصد، هو خلق القيم والغايات ثم العمل على تحقيق هذه المقاصد والآمال !. ٢

ولقد دلل ( إقبال ) على أن هذا المشق بمفهومه الحق يدعنا نؤمن ايضاً بمذهبه في ( الفردية ) ، لأنه يعتقد ان العشق يجعل الطالب فريداً والمطلوب فريداً ايضاً ، فكيف ذلك ؟. إنك إذا طلبت او عشقت شيئاً وتمنيت فإن غيرة لا يرضيك ولا يروي غلتك ، لذلك فإن ما تطلبه وتقصده فهو فريد في ذاته — مثلك تاماً — إذ ان غيره لن يقوم مقامه في اشباعك وارضائك.

فالعشق – كما المحنــا سابقاً – يقوي الذات ؛ والاستجداء يضعفها ؛ ويهرق ماء حيويتها وكيانها !.

انه وقود يثير الحركة والتدفق والتدفع ، ويشعل الحماس

ويؤجج العاطفة . وهو الطاقة التي اذا انطلقت لم تعقها السدود ولا القيود، لأن الذات العاشقة فوق الزمان والمكان، وهي القدر وهي القضاء ، فاستمع الى ( إقبال ) وهو يتحدث عن معراج الرسول ، فيقول :

و أن الذرة الضئيلة الهزيلة أذا سرى في كيانها الشوق لاقت الصقر القوي الجسور ، ساخرة منه هازئة بقوته ، فيفر من أمامها ، ولا عجب في ذلك ، فإن الحساس قد قلب أنفاسها الوادعة إلى شرر متقد، وهكذا المسلم الحق إذا ما اعتصم بالشوق والعشق وكانت له غايات ومقاصد أصبح كالسهم المنطلق الذي تسمو غايته عن التوافه والصغائر ، فهي غاية لا شبيه لها غير الكواكب، في علوها ، وفي المعراج أسرار هذا العشق، ومغزى قوة الروح العاشقة :

وذرة طار فيها الشوق صاعدة تغير في عرصات الشمس والقمر يا رفقة المرج.. تلقى الصقر مقدمة دراجة تملأ الأنفاس من شرر المسلم السهم والأفلاك غيايته مرائر الروح في الممراج فادكر

إن الإنسان – بعاطفته المنزوجة بالعشق ، وبقلبه المعلوء

بالشوق - يرى ما لا تراه المين الجردة ، ويدرك مسسا لا تدرك الحواس الظاهرة .

والمشق هو الذي يثير الرغبة في الكائنات ، ويوقظ فيها جرة الحياة ، فتحس بنعمتها وجمالها وروعتها ، وغاية المشق تقوية الذات ورقيها ، والسير بها قدما نحو الحرية والكال الخالد ، وغاية العلم أن يبرز لنا قليلا من الصفات التي قد لا تثبت على حال ولا يستقر لها قرار ، لأن العلم محض تساؤل حائر ، وفي شك دائم ، ولكن العشق جواب رائع لاستفساراتنا وتساؤلنا ، حقا إنه جواب خاف على بعض المفرورين والمخدوعين والنائمين ، لكن تدركه القلوب الواعية ، والارواح المتوثبة الذكية .

ألا مسا أروع المشق وأحلاه !... ألا يكفي أن تكون معجزته ملكا خالداً ، وسلطاناً سامقاً تمنو له الكائنات ؟... ولا أدل على بزوغ هذا الملك ورسوخه من ذلك الفقر (١) الفني ، وهسذا الدين سدين الله سلامي يسبغ الحب والسعادة على الوجود.

لقد علمنا العشق أن الرضوخ للراحة والاستسلام في جوف المنازل وعلى الفراش الوثير ، علمنا أن ذلك في شرعته حرام . . وعلمنسا أيضا أن ركوب الأهوال وامتطاء الأخطار واقتحام

<sup>(</sup>١) سنتكلم عن ممنى الفقر في شمر ( إقبال ) فيا بمد .

الصعاب ، ومغالبة أمواج البحر ومصارعتها ، هي الحسلال في سنتنا ، الواجبة في شريعتنا، وما عدا ذلك: من راحة وإخلاد للهدوء والسكون ، فهو ضعف، ووهن لا يرضاه الله ، ولا تقرقه شريعتنا الغراء :

قال في العلم غروراً (إنما العشق جنون » قال في العشق مجيباً (إنما العلم ظنين » لا تكن سوس كتاب يا أسيراً للظنون

> فمن العشق شهود ومن العلم حجاب

من لهيب العشق ثارت ثورة في الكائنات وشهود الذّات للعشب ــق ، وللعلم الصفات ومن العشق ثبــات وحياة وممــات

علمنا سؤل جلي عشقنا خافي الجواب

معجزات العشق ملك زانه فقر (۱) ودين وعبيد العشق أدناهم له عرش مكين

<sup>(</sup>١) انظر (١) في ص ٥٨ .

ومن العشق زمان ومكان و (مكين)(١)

إنمـــا العشق يقين وبه يفتح باب

إلفة المنزل في شرع من الحب حرام خطر البحر حــــلال راحة السرب حرام خفقة البرق حلال وفرة الحب حرام

علمنا نسل كتاب عشقنا أم الكتاب

ويلاحظ أن (إقبال) لم يغمط العلم حقه بل أثبت له فائدته العظيمة ، وجدواه التي لا نستطيع أن ننكرها ، وليس هسذا بغريب من (إقبال) الذي كان عالماً كبيراً وفيلسوفاً مقداماً ، غير أنه أراد لهذا العلم الكافر أن يعلن إيمانه بالله ، ويسير جنبا إلى جنب مع العشق أو الإلهام فيسعد كل منها بجوار الآخر ، ويسعد العالم من جراء ذلك الوثام . فالعلم وحده مضل كافر مغرور لا غنى له عن الدين ، كي يكبح جماحه ، ولا غنى له عن العاطفة الطيبة كي ترقق حاشيته ، فإذا كان مع هذا العلم عشق العاطفة الطيبة كي ترقق حاشيته ، فإذا كان مع هذا العلم عشق

<sup>(</sup>١) هو من يحل في المكان ، وهو لا يستعمل في اللغة العربية كثيرًا .

وإيمان وقلب فسينتج من هذا كله(إبراهيم) جديد يحطم(أصنام) الضلال والفسوق والعصمان .

العلم إن لم يضف نجوى الكليم إلى رأي الحكيم فيا للعلم من قدر

لكن كيف بوجد العشق ؟

إن ذلك يكون - كما قسال ( إقبال ) - بجبنا النبي عليه الأن محسداً كانت سيرته وأخلاقه المثل الأعلى ، وكان بأقواله وأعماله الإنسان الكامل مع الحرب والسلم ، مع الأصدقاء والأعداء، وبمعنى آخر كانت أخلاقه القرآن، ومتى فهم الإنسان هذا الفهم عن ( محسد ) عليه ، ووعى كنه رسالته التوحيدية السامية ، ثم أتبع الفهم والوعي بعشق صاحب هده الأفضال والميزات ، فقد علم مدى العشق ومعناه عند ( إقبال ) .

ولا شك أن حبك لمحمد ، وعشقك إياه ، سيدفعك حتماً إلى السير في طريقه ، واقتفاء أثره في حياتك ، وهذا هو الهدف . ويقول ( إقبال ) في ذلك :

« كل من يكون متاعه عشق ( المصطفى ) ، يكون البر والبحر في طرف ذيله ، . . .

ولفلسفه ( إقبال ) مراحل ثلاث :

هذه المراحل الثلاث يجب أن يمر بها الإنسان حتى يصل إلى الغاية التي كان ( إقبال ) ينشدها وهي خلافة الله في الأرض.

المرحلة الاولى: التي يجب أن تمر بها (الذات) هي خلق المقاصد ، وتوليد الرغبات . . وهذه هي صفة الحياة والدافع اليها ، فالحياة بلا هدف ركود وموت ، ويقول الاستاذ (أحمد برويز) صاحب (ممارف القرآن) في هذا الصدد أن من يتدبر القرآن الكريم ، يبدو له جليا أن الاسلام عبارة عن نظام حياة يسمى ديناً .

فقد بين القرآن للحياة الانسانية مقاصد ، وحد حدوداً ، وجعل للانسان الاختيار والاجتهاد ، غير متعد هـذه الحدود وهــذه المقاصد ، والحدود لا تتبدل فهي حقائق أبدية ، وقيم للحياة خالدة .

فالحياة إذاً آمال متفتحة نابضة ، وغايات نبيلة سامية .

أما المرحلة الثانية لتطور الذات وارتقائها فهي مرحلة النضال المستمر والكفاح المتصل ، أو الجهاد الذي لا يني . . لماذا ؟ . . لتحقيق الغايات والأهداف والمقاصد، التي تحدثنا عنها في المرحلة الاولى . . فلن تموت أمة – او فرد – إذا ما اعتصمت بالكفاح والصبر ، ولن يهلك شعب إذا ما تسلح بالجد والثابرة ، ولن تبلى حضارة اذا ما تحصنت بالعمل الخصيب المنتج والروح القوية

الملتهبة .. وعلى الانسان أن يسخّر الكائنات المادية الطبيعية ، كي تساعده في كفاحه هذا ، وأن يتخذ منها وسائل ومركبات ليستمين بها على العقبات والمشاق ، فما هـذه الأكوان ، إلا من أجل الانسان وخدمته ، وما هذه العوالم المادية إلا رهن مشيئته ، لهذا يقول ( إقبال ) :

الأرض لا تخفي حقيقة جوهري أنا مقصد التقدير في الأكوان وحقيقتي نور فمالي سابحاً في لجمة الظلمات والأشجان

أنا أمة فيا أريد لأمتي وولايتي دنيا من الأجيال وأرى بمنظار الحقيقة كل ما يبديه في الحق الصريح خيالي

فاخلق لروحك من زئيرك نشوة في المجد ترهب في العرين اسودا واجعلنشيدكقولربك (لاتخف) حتى بهاب البرق منك رعودا والعشق أو الهيام ، هو وقود هذه المرحلة الهامة .

ولقد شرط إقبال هذه المرحلة بثلاثة شروط: لكل شرط منها مغزاه ومعناه في تقوية الذات وتربيتها ، ومن المفيد أن نذكر هذه الشروط الثلاثة ، قبل أن ننتقل إلى المرحلة الثالثة :

(أ) الشرط الأول: هو الإطاعــة والإنقياد لأوامر الله سبحانه ، والعمل على تنفيذ ما أمر به ، والإنتهاء عما نهى عنه ، لأنه هو الخالق الأعظم ،الذي يدري كنه تكويننا، وسر خلقنا، ودقائق طبيعتنا ، وخفايا سلوكنا ومشاعرنا وعواطفنا . . ثم أنه — حل وعلا — العلم بما ينفعنا والبصير بما يضرنا والحكم الذي لا يخطى ، في تقدير . . . وشتان بين قدرة المخلوق الضعيف الواهي وعظمة الخالق القوي الجبار!

ولا شك أن طاعة الإنسان لرب إذا كانت عن عقيدة ثابتة وإيمان راسخفهي تملأ القلب سعادة ونوراً ، وتغمره حيوية وإشراقاً مما يسهل عليه تكاليف هـذه المرحلة ونفقاتها – مرحلة الكفاح والنضال .

فلو تصورنا مجتمعنا شأن كل أفراده طاعة الله ، والعمل في حدود شرائعه وأحكامه ، فسنجد أن مثل هذا المجتمع لن يحدث فيه تصادم المنافع الخاصة وتصارع المكاسب الفردية ، بلسيكون مجتمعا متفاهما متواتماً . . يعيش في ظل المودة والسلام ، ويستمرىء الكفاح والنضال ! .

(ب) الشرط الثاني: هو ضبط النفس وهو وثيق الصلة بالشرط الأول ... إن النفس لها نوازع وأغراض ، وتحتدم فيها مشاعر ومطالب وتعتمل فيها شهوات ورغبات ، فلو أطلق لها المنان فسارت بلا كابح يكبحها ، أو منظم ينظمها وينسقها ، كانت النتيجة الحتمية شراء وبلاء !.

لهذا كان من الضروري أرب يوضع لهذه النفس الحدود التي تلزمها الجسادة ، والرياضة التي تعودها على السلوك المستحب ، والنظام المرغوب فيه ، وليس هذا معناه كبت الغرائز ، والحكم بالإعدام على الطبائع الفطرية . . وإنما المقصود من ذلك تهذيبها ، أو اخراجها في ثوب لائق ، وابرازها بطريقة منظمة مشروعة والمحافظة عليها وتوجيهها الوجهة السليمة التي تدفع إلى الأمام دائماً فتساعد ولا تعوق ، وتسمو ولا تنحط !

بهذا يتم التعادل والتوازن على وجه ما ، في تلك الذات التي يحتشد فيها كثير من الصفات المتناقضة المتضادة ، وبغير هذا الشرط – ضبط النفس – يحدث التنافر والتضارب بين صفات الذات ومقوماتها . . فتكون النتيجة سيئة .

ولا بدأن إقبال قد فكر كثيراً في معنى الحديث النبوي الشريف الذي قاله الرسول لأصحابه حينا عادوا من الحرب: « رجعنا من الجهد الأكبر » قالوا : « وما الجهاد الأكبر يا رسول الله ؟ . قال : جهاد النفس » ! .

وبهذين الشرطين سالفي الذكر – طاعة الله وضبط النفس – تصفو النفس من اكدارها ، وتنقي الأفكار من أدرانها وأوشابها ، أي أن الإنسان يتطهر قولاً وعملاً ، ويصبح قاب قوسين أو أدنى من الشرط الثالث وهو :

(ج) نيابة الله في الأرض ، ونيابة الله لا تعني الحلول محله سبحانه لأن ذلك يستازم خلو المحل وانعدام شاغله أولا ، كما يقول الفلاسفة ، وإنما يعنى بنيابة الله القوة التنفيذية التي تتولى اجراء حدود الله وشريعته – أحكام القرآن – وهنده القوة التنفيذية تتحلى بالعدل والرحمة وبعد النظر والإيمان العميق وتتجلى في الذات الكاملة القوية ، التي تعتبر كل ما يقويها خيراً محضاً وكل ما يضعفها شراً محضاً ، ويصور (إقبال) الذات في هذه المرحلة ما يضعفها شراً محضاً ، ويصور (إقبال) الذات في هذه المرحلة تصويراً دقيقاً فيقول : إن الذات آنذاك ستكون خالدة باقية وليست كلمحات النجوم الفانية ، وإن محضرها وغيبتها كلاهما خير بركة وأنها بريئة من العبودية والرق لغير الله ، فتصبح خير بركة وأنها بريئة من العبودية والرق لغير الله ، فتصبح (الذات) سيدة للإنس والجن ، ولا غرابة في ذلك ، فهي مكان النيابة لله عز وجل .

وذاتك (بالعشق) رهن خاود فمفت من اللون كل القيود ومحضرها شعرها والنشيد ففنك عبد رهين سجود على الإنس والجن رب الجنود رأيت الكواكب لمحات نور تعالى ضميرك عن كل لون وغيبة ( ذاتك ) ذكر وفكر إذا أضنت الروح آلام رق وإن عرفت قدرها كنت حقاً

وبانتهائنا من الشرط الثالث نأتي إلى المرحلة الثالثة ، هذه المرحلة هي مقام المؤمن الكامل ، صاحب الإرادة والاختيار ، الذي يغلب الدنيا ولا تغلبه ، ويقهر الوجود ولا يقهره ، ولا يهاب الموت بل يبتسمله ويعتبره البرزخ إلى عالم الخلود الأبدي ... إنه المؤمن الذي يسخر الكائنات ، ويخضع له الوجود ، ويملك الكثير من عرض الدنيا، لكنه لا يستهويه أو يغريه أو يستعبده بل هو مع ملكيته للدنيا طليق منها، حر من قيودها وإغرائها، وهو ما يعبر عنه ( إقبال ) بالفقير أو القلندر ( الدرويش ) إنه سلطان الوجود في حوزته الكثير لكنه في غنى عنه ، لهذا قد يكون الإنسان ملكا ذا خدم وحشم ، ومال وفير ، وسلطة يحدودة ، لكنه ( بذاته ) القوية القانعة فقير أو قلندر ، وهذا معنى كلمة الصمد ، وهي إحدى صفات الله تعالى .

ومثل هـــذا المؤمن الكامل يظل يصعد في مدارج السمو والرفعة ، محاولاً أن يتصف بصفات الله ، ومحاولاً التقرب بصفاته الربانية إلى الذات المطلقة . . . ذات الخالق الأعظم ، وهـــذا مصداق الحديث : « تخلقوا بأخلاق الله » . . . ومصداق الآية : « كونوا ربانين » .

عندئذ إذا نطق هـذا المؤمن الكامل ، الذي يشق طريقه اللانهائي إلى الكمال ، إذا نطق فبالصدق ، وإذا أتى عملاً كان صواباً، وإذا دقق النظر أدرك حقائق الأشياء . . فعن أبي هريرة ( رضي الله عنه ) في حديث

قدسي عن رسول الله عَلَيْكُم : و من عادى لي وليا آذنته بالحرب، وما تقرّب إلى عبدي بشيء أحب إلي محمل افترضته عليه، وما يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى احبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يشي بها، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذ بي لأعيذنه، ورواه (البخاري).

تلك هي المرحلة الأخيرة لتربية (الذات) ، والجماعة التي تتكون من أفراد تلك صفاتهم هي الأمة المسلمة الحقة ، فالأمة فالأمة المسلمة في نظر (إقبال) مجموعة من الذوات الكاملة أو التي في طريقها الى الكمال ، ومثل هذه الامة جديرة بقيادة البشرية إلى سبيل السلام والنور والحب والخير ، «كنتم خير أمة أخرجت الناس ، تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر ، وتؤمنون بالله».

وفي مثل هذه الأمة المثالية يقول ( إقبال ) :

« انها تعاو فوق الامم ، لأنها أمة نيطت بها الإمامة في الدنيا والآخرة فهي لا تني عن مواصلة امور الخلق ، لأن النوم والتعب محرمان عليها .

انها في البساتين عندليب حسن التغريد ، وفي الصحارى باز خفيف سريع الانقضاض .

الأمير فيها فقير على الرغم من كونه سلطانًا ،

كا أن الفقير فيها أمير على الرغم من كونه (درويشاً).

وفي قصيدته ( طلوع اسلام ) يقول :

أنت يد قدرة الله أيها المسلم وأنت لسانها .

فهيا اخلق يقين الهمة ولا تعش أسير الأوهام .

ان الدنيا تفنى ولكنك أعظم خاوداً من الدنيا لك بجد الأزل ولك نعم الأبد أيضاً وأنت رسالة الله الاخيرة في الارض لذلك فأنت موصول الدوام. اقرأ مرة اخرى في سيرتك الاولى ، اقرأ دروس الصدق والعدل والشجاعة ، لأنك أنت المنشود لتسود العالم مرة ثانية . هـنه هي مقاصد الفطرة الاولى ورمز الاسلام الحقيقي : أن تملك العالم بالاخوة وتحكه بالحبة ، ما الذي محا استبداد (قيصر) وشدة (كسرى) ؟ .

أكانت هناك في العالم قوة تحارب الجبابرة سوى قوة ( علي ) وفقر ( أبي ذر ) وصدق ( سلمان ) ؟.

ان نظرة المؤمن تغير الأقدار ، .

تلك هي الخطوط الرئيسية لفلسفة ( إقبال ) ، فلسفة القوة والبعث والأمل والتحرر والخلود .

فهل كانت هــذه الفلسفة دواء للأمراض القتالة التي انتابت الامة الاسلامية المضيعة أم لا؟.

وهل استطاع (إقبال) أن ينفخ في نفير البعث فيوقظ النيام ويحيي الرميم ؟.

# إقبال والفسن

الإنسان .. ذلك الكائن العجيب.. ما طبيعته ؟ وما كنهه؟

إنه قبضة من تراب شرفتها نفحة قدسية من روح الله أو أضاء ظلمتها الأرضية ومضة من نور الله القدسي الأسنى ، فنتج عن ذلك هذا المخلوق الذي تلتقي فيه روحانية السماء ، ومادية الأرض ، فصارت الحياة معركة دائمة لا ينتصر فيها إلا من عرف ذاته ، وبدأ رحلته من نفسه !.

من هذه الزاوية نظر ( إقبال ) إلى الحياة والناس ثم كون الراءه ومعتقداته على أساسها ، فكانت فلسفته التي ذكرنا موجزاً لها .

#### الفـــن :

ما هو ؟. وما غايته ؟.

إنه ذلك الإنتاج الفذ ، أو العمل الرائع الذي تخرجه عقول ذات ميزة واستعداد خاص والذي ينبع من صميم الوجدار النابض ، والشعور الواعي والذي يصور مكنونات الصدور ومخزون الأفكار في براعة وإبداع والذي يرسم للحياة صوراً ناطقة صادقة .

فالفن باعث النور في دياجي الحياة ، مرسل البهجة في آفاقها حامل لمشعل الأمل والهداية في جنباتها ، جاعل من مادتها الثرية الفريدة متعة النفس ، وسعادة الروح ، وتسلية لها في حياتها الصاخبة – فما قيمة الفن إذا لم يفرد المكافحين أناشيد البطولة ؟ وما جدواه إذا لم يفتتح الآفاق في وجوه البائسين ، ويوسع الآمال أمام الضائقين المتكدرين ، وما نفعه إذا لم يأخذ بيد الحائر ؟ . فالفن بألوانه المختلفة هو الزاد الروحي والشراب المعنوي لهذه الجموع الزاحفة نحو الكال في طريق الحلود الأبدي .

لهذا فالفن نور وهداية وغيث وغوث ورفيق وأنيس ولهذا كانت غايته خيراً محضاً وهنا يلتقي الفن بالدين ويضع يده في يده ويسمو بالإنسانية نحو القمة المرموقة والآفاق الرحيبة التي تموج بما يسمد الحياة ويجعلها جديرة بالاحترام والحب.

أما أولئك الذين يؤمنون بمذهب الفن للفن دون التقيد بغاية معينة أو هدف خاص ، ودون الالتفات إلى الناحية الخلقية فقد كان إقبال ينفر منهم بطبعه لأن المسلم محاسب على كل ما يكتب

ويعمل ويقول فلا تنفعه المتمة الفارغة؛ ولا يتفق مع مبادئه القاء الكلام جزافاً باسم التعبير عن لذات والترجمة عن شق الأحاسيس.

#### الفن والذات :

من هنا كان الفن يبعث في الذات القوة ، ويجمل لها الأماني والآمال ويبعث فيها الحرارة والعشق والنزوع إلى الترقي ، ويحررها من أصفاد الأوهام ويخلصها من قيود التردد والخوف ، مثل هذا الفن هو الذي يعشقه (إقبال) ، ويدعو اليه فناني عصره ، فالشعر اذا كان لإزجاء الوقت والمتعة العابرة فلا كان ولا كانت أوزانه:

الدين والفن والتدبير والخطب والشعر والنثر والتحرير والكتب ان تحفظ (الذات) هذي (۱) فالحياة بها أو لم تطق ذاك فهي السحر والكذب كم أمة تحت تلك الشمس قد خزيت إذ جانب (الذات) فيها الدين والأدب

حتى الغناء لا بد أن يغذي الذات بعناصر القوة والبقــــاء ،

<sup>(</sup>١) يقصد الاشياء المذكورة في البيت الاول.

فكيف نعزف ألحان التشبيب والغزل المائع ونحن في معركة نحاول فيها أن نتمسك بأهداب حضارتنا وأمجادنا وديننا ؟.

أليس من العمار والخجل أن تختلط قعقعات السلاح بمعسول العبارات والكلمات المثيرة للحيوانية الكامنة فينا ؟. لهماذا يصبح ( إقبال ) قائلاً :

ان سرت في اللحون دعوة موت حرم الناي عندنا والرباب

والرقص عند ( إقبال ) ليس كما يزعم الغربيون حركات بهلوانية وخصوراً تلتف حولها سواعد، وصدوراً عارمة بالشهوة تلتقي بصدور ، وإبراز المفاتن وإثارة الكامن من الغرائز .. فليس الرقص بصورته المادية الظاهرة ، بالذي يرضي إقبال لأنه خلاعة وبجون ، لكن للأرواح رقصاً من نوع آخر ، ونشوة من نوع غريب ، قوامها ذات كاملة قوية تعرف الطريق الى الله .

دع لأهل الغرب رقصاً بجسوم ان رقص الروح منضرب الكليم (۱) فبهذا الرقص سلطان وفقر وبذاك الرقص هم لا يريم

<sup>(</sup>١) ضرب الكلم : معناه الأصلي هو ضرب ( موسى ) الحجر بعصاه ليفجر الماء من الصخر .

وما قاله (إقبال) في الفناء والرقص. قاله أيضاً في الموسيقى والتصوير وغيرهما ، فالفن يجب أن يجيش بما يسمو بالفطرة ، ويصقل ذات الانسان ، ويهذبها .

### ( اقبال ) والشعر :

إقبال شاعر فيلسوف، فكيف التقى الشعر بالفلسفة في صعيد واحد؟ فقد زعموا أن الشعر خيال هائم لا يعرف القيود والبنود إلا قليلا والفلسفة وقائع وحقائق لا خيال في منهاجها بل منطق وتسلسل وإيجاد مسببات ثم الانتهاء إلى نتائج .

الشعر لين وادع رقراق ، والفلسفة جامدة صلبة . . الشعر يسكر العواطف ، ويداعب القلوب ، ويهز الارواح ، والفلسفة تتخذ طريقها الى العقل تحاوره وتداوره ، وتورثه الكد والتعب الشعر تحليق ونشوة - أما الفلسفة فهي الجدل والقضايا المردودة وغير المنقوضة ، الكن مهلا ا. .

اذا كان الشعركما يقولون فهو إذاً فقاقيع لا تلبث أن تذهب جفاء ، وإذا كان تحليقاً هنا وهناك بلا هدف أو غاية باسم الخيال الخصب والشاعرية العظيمة ، فقد ظلموا الخيسال ، وتجنوا على الشاعرية .

وقد يقول قائل : فماذا يراد للشمر أن يكون ؟.

- ۸۱ – ( إقبال – ۲ )

أيريدون أن يجعلوا منه هو الآخر فلسفة جامدة سقيمة الأوزان ضحلة الخيال .. عاجزة عن التحليق ؟.

فنجيب قائلين: ان الصورة المرسومة ليست مجرد خطوط وألوان مختلطة بلا دلالات ، أو معان معينة ، والشعر كذلك تنتفي عنه صفته إذا كان قوافي وأوزانا مجردة وجموحاً في الخيال فحسب .

فحياة الشعر في فكرته السامية ، وجمال الأوزان في معانيها الرائعة ، وحسن القصيدة في دقتها ونظراتها الصادقة ، وخلود الانتاج وعظمته في ترجمته الأمينة عن الوجدان، ولذا يقول أحد مؤرخي ( إقبال ) :

...والحقيقة أن التفرقة بين الشعر الوجداني والشعر الفلسفي ضئيلة ، لأن كليهما يعبر عن عواطف الشاعر وأحاسيسه ، وليست هناك قصيدة عظيمة دون أن تتضمن معاني وأفكارا أساسية ثم انها لمقدرة عظيمة أن تثبت أفكارك في ثوب شعري جميل !..

ويقول أحمد أدباء الروس المعاصرين ( روشكين ): و ان أعظم فن هو الذي ينقل للانسان أعظم عمدد ممكن من الأفكار بأي وسيلة من الوسائل ».

و إقبال لم يرد للشمر أن يكون فلسفة محضة فننقله بذلك من رياض الزهر وهمسات النسائم وغفوة النجوم والأفلاك إلى مجالس

الجدل، وصوامع السفسطة والخوض وراء الغيبيات التي لا طائل تحتها .. لكنه يريد للشعر أن يتزج بألوان الفكر ، وصادق النظرات وحقائق الوجود وكنه الكائنات وأن يناجي النسائم ويصقل العقول ويسطر وثائق التحرير والكفاح ويحكم في قضايا الناس والمدنيات. ان (إقبالاً) ينشد مزج الخيال برحيق الحقائق والتقاء العقليات مع العاطفيات .. يقول (كوليريج) الشاعر والناقد الانجليزي:

و لن يكون الانسان شاعراً كبيراً وناظماً مجيداً دون أن يكون في نفس الوقت فيلسوفاً واعياً ومفكراً دقيقاً الأن الشعر أريج علم الانسان وأفكاره وشعوره وعواطفه ولغته قاطبة!..»

ولقد كان ( إقبال ) يعتقد هذا اعتقاداً جازماً ويرى أن الفن محاولات لفهم حقائق الحياة وإبرازها للناس في وضوح وجلاء ، وليس لمجرد الترفيه والتسلية والترف العقلي لإزجاء الوقت . . لهذا قال إقبال :

الشعر فيه من الحياة رسالة أبدية لا تقبل التبديلا إن كان من جبريل فيه نفعة أو كان فيه نفخ اسرافيلا

فالشعر عنده له غاية منوطة ب ورسالة يسعى لتبليغها في

صدق وإخلاص، رسالة يحملها الشمر في مختلف ألوانه سواءاً كان شعراً رقيقاً رزيناً ، كأنفام (جبريل) ، أو كان قوياً ثائراً صارخاً ، كأصداء البعث والنشور التي ينفخها اسرافيل في صوره ليصعق من في الساوات والأرض ثم ينفخ فيه أخرى ليوقظهم من جديد .

والرسالة التي يقصدها (إقبال) ، رسالة عامة شاملة لا تحتجزها حدود الهند ، ولا تحتجزها أرجاء آسيا ولا تنتشر أضواؤها وآلاؤها على الشرق وحده بل هي للإنسانية جميعها ، وإلى شق أنواع البشر دون تفرقة من لون أو جنس أو لغة أو معتقدات ، لأنها رسالة لا تؤمن مجدود الزمان أو المكان ، هي رسالة الإسلام الذي منه اشتق فلسفته ، ومن أجله قال شعره ، وعلى هداه رسم لنفسه ، وللناس الخطة المثلى والسبيل السوي .

یوحدکم علی نهج الوثام منار للآخوة والسلام وأمسيتم حيارى في الظلام ألم يبعث لأمتكم نبي ومصحفكم وقبلتكم جميعاً فسالنهار ألفتكم تولى

لهذا لن يستطيع أحد أن ينكر تلك الرسالة الكبيرة التي تضمنها شعر ( إقبال ) أو ينكر مدى انتشارها الواسع، وشهرتها التي طبقت الآفاق، وما ذلك إلا لأنها رسالة عالمية كبرى استقبلها المفكرون والفلاسفة في شق أنحاء العالم بالبحث والنقد والتعليق.

## و ( إقبال ) يرى أن شعره قد مر بثلاث مراحل :

أولاً: دور النشأة والتكوين وفيه من سعة الخيال وابتكار المعاني وروح الحب والجمال وطلب العشق - فيه الشيء الكثير من ذلك بماكان يبشر بمستقبل باهر - لكنه كان خالياً من دقة الفكر والتعمق ، وكانت تتجلى فيه الحيرة والقلق وهذا أمر طبيعي لشاب شاعري المزاج متيقظ الحس يؤلمه ما وصل إليه حال مواطنيه من البؤس والشقاء 1.

وتنتهي هذه الفترة سنة ١٩٠٥ م أي في السنة التي وصل فيها شاعرنا إلى أوروبا ، لينهل من مواردها ، ويقتطف من رياض فلسفتها وفنها ، وهكذا يبدأ الدور الثاني ، الذي استغرق من سنة ١٩٠٥ م إلى ١٩٠٨ م ولقد كان الشاعر فيه قليل الإنتاج بعد أن استحوذت عليه الأبحاث العلمية والنظريات الحديثة ، والأشواط الفكرية الطويلة ، التي قطعها الأوربيون، حتى أوشك أن يودع الشعر — كما قلن—ا — إلى الأبد لولا أستاذه ( توماس أرنولد ) !.

ولقد كان أثر أوربا بادياً في شعره في هـذه الفترة فاتسعت أفكاره ، وعلت علواً قصرت عنه اللغة ( الأوردية ) التي كان يكتب بها شعره في بادىء الأمر، فاتخذ الفارسية لغة ثانية لنظمه.

وكان الدور الثالث والأخير بعد عودة الشاعر من أورباحق

توفاه الله وفيه بدا شعره عيقاً مكتملاً ، وأضحت المعالم جلية وحلت السكينة والأمن والطمأنينة مكان الحيرة والقلق في نفس الشاعر !.

فأخذ شعره يخطو خطوات سريعة منتظمة نحو الكمال بقدم ثابتة ويقين لا يتزعزع ولا يتقلقل ، وتحول من سلطان الحب والجمال إلى سلطان الحكة والكمال ، لأنها مصدر القوة ومصدر الحبة ومصدر الجسال .. وكتب منظومتيه (أسرار خودي) و (رموز بي خودي) تعرض فيها لصفات الرجل المؤمن والتربية التي يجب أن يأخذ بها نفسه ، والوسائل والغايات التي يجب أن يعتصم بهسا ، وتعرض فيها أيضاً للدولة الاسلامية – وكيف تقوم – وعلى أي أساس تنشأ ، وعوامل قوتها وضعفها ، وسر تقدمها وتأخرها ، ورسالتها التي يجب أن تحملها إلى البشر وعن ماضيها الزاخر وسر عظمته وعن رجالاتها وواجباتها وكل ما يتعلق بها .

هـذه عجالة سريعة عن المراحل التي مر بها شعر ( إقبال ) ولا نريد أن نستطرد في ذلك ، لأننا نقصد زاوية خاصة في شعر ( إقبال ) - كما أسلفنا - ونعني بها موكب البعث الذي يضرب بأقدامه الأرض ، على وقع الأنفام القوية الفتية التي يعزفها ( إقبال ) .

## الحرية في شعر ( اقبال ) :

( إقبال ) يؤمن بالحرية ويعشقها عشقاً ملك عليه فؤاده ، ويعجبه قول ( عمر بن الخطاب ) :

و كيف استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحراراً ٠٠٠ » فالحرية عند ( إقبال ) أساس الوجود ونعمة الحياة وسر البقاء ، أو قل هي الروح الذي يبعث أنفاس الحيوية ، ودم الناء في كيان الأفراد والأمم .. لهذا كان يعتقد اعتقاداً جازماً بصحة مبدأ ( الاختيار ) ولا يرضيه مطلقاً قول القائلين (بالجبرية ) ، ويعتقد أيضاً أن ( الإيمان بين الحبر والاختيار ) .. ( حديث نبوي ) .

إن الإنسان بتربية ( ذاته ) وتقويتها والاهتام بها حسب الفلسفة التي اعتنقها ( إقبال ) والتي منبعها الشريعة الغراء ، يتدرج من الجبر إلى الاختيار ، فإذا ما وصل إلى المرحلة الثالثة في فلسفة ( إقبال ) فقد أصبح كامل الحرية ، مطلق الاختيار ، جديراً بالاستاذية والسيطرة وقيادة العالم ، وأهلا للقب ( الفقير ) الذي طوع يمينه متاع الدنيا الذي يزهد فيه .

فالحرية إذاً صفة غالبة هامة، عزيزة المنال، لا تكتب كاملة إلا لمن بلغ الغاية، وأحسن السير في طريق تنمية الذات وتربيتها، وليس معنى ذلك حرمان كل من لم يعتنق هـذه الفلسفة من حريته، وإنما (إقبال) قد قرن الحرية المطلقة بالرجل الكامل

التربية ، القوي الذات ، والجدير بخلافة الله في الأرض ، أما باقي الأفراد فإن مقدار الحرية يتفاوت بحسب استعدادهم لها ، وفهمهم لمدلولها ، فلقد سخر ( إقبال ) مر السخرية من هؤلاء الذين فهموا قضية الحرية فهما أبتر ، وأخذوها مأخذاً ضعيفا ، فالمسلم الساذج يظن أنه في حرية ما دام يحظى بالشعائر العبادية كالصلاة والصوم ، ومساعدا ذلك من حرية التصرف في أمر بلاده وشؤون سياستها ، فلا عليه :

للشيخ في الهند أجيزت سجدة فخال ذا الاسلام حراً سيداً

ومثل هذا المسلم قد فسر (القرآن) حسب هواه وضعفه ، وجعله ذريعة لترك المساعي والكفاح ، مع أن (القرآن) في الماضي كان الأداة التي ملك بها أجدادنا الدنيا :

من القرآن قد تركوا المساعي وبالقرآن قد ملكوا الثريا تبدلت الضائر في اسار (١) فدا لهم رضيا

وفي قصيدته (رجال الله) يصف الرجل الحر وصفاً دقيقاً ، فهو الرجل الذي يسدد الضربات ويجيدها ، والذي تجتمع فيــه

<sup>(</sup>١) العبودية .

عظمة الملك وتواضع الصوفي وأخلاقه ، وغزارة علم الفقيه . أي أنه ذو ( تاج ) و ( خرقة ) و (قباء) . . فالرجل الحر سر النور والحياة ، فطرته مستقيمة تتأبى على الشرور والآثام ، وتنأى بنفسها عن مواطن الضلال والمروق والكفران .

لا الذي حرب تدور هراء ذا سناء ، وخرقة وقباء شراراً فصاغ منه ذكاء (١) من طوافالاصنام عاشت براء

إنما الحر من يجيد ضراباً وسجايا الأحرار تجمع تاجاً من خفايا ترابهم أخذ الدهر فطرة حرة تعاف الدنايا

ويستطرد ( إقبال ) في تفنيه بالحرية ، وتمجيده لها فاذا ما وازى بين الانسان وغير الانسان جعل الحرية هي الصفة البارزة، والسمة الواضحة في البشر ، فالأفلاك في سموها وعلو منزلتها مقهورة مشلولة لا حرية لها :

أين منك الأفلاك ؟ انك حر وهي قهر ذهابها والإياب

وانتقل معي الى تلك الروعة حينا يصور ماهية الحياة عند الأحرار وعند العبيد ، فعيش العبيد خواء وضعة لا معنى فيه للحياة ،أيام متخاذلة بطيئة تحمل في طياتها الملل والخور والجبن ، أما الاحرار فحياتهم تشويق وإشراق ومجالات السبق والتقدم

<sup>(</sup>١) الشمس .

والإبداع ، حتى لكأن اللحظة الواحدة من حياة أحد الاحرار تعادل عاماً كاملاً من حياة الأذلاء الواهنين ، لما في تلك اللحظة من عمسل وحيوية ، فحياة الحر مجموعة من الحيوات المليئة ، وحياة العبيد خرافات وأوهام وتطفل وتقاعس ، حتى أفكارهم كالجيفة النتنة المنفرة :

ولحظة الحرعام للذليل فكم كم تبطىء السير بالعبدان أوقات ولحظة الحر من خلد رسالته ولحظة العبد من موت فجاءات وفكرة الحر من حق منورة وفكرة العبد تغشاها الخرافات كرامة حية بالحر ماثلة والعبد من غيره تأتي الكرامات

والعبد قد تغتفر له الفلتات ، ولا يلتفت الى تراخيه ونومه وركونه للذلة ، أما الحر فان له على الارض رسالة تحرمه النوم، وتسلبه الراحة والأمن لأن مبادئه وأهدافه تحتاج الى الكفاح والصبر ، « ليس للحر على الأرض جمام » (١١).

ويهتف إقبال برجال الفن أن يتحرروا من أسار الطبيعــة

<sup>(</sup>١) راحة .

وألا يقيدوا أنفسهم وفنهم . بأشكالها المجردة ، ومظاهرها المعروفة ، بل ينبغي أن يظهر كل منهم ذاته ومشاعره في كل ما ينتج ويخرج إلى الأنام من معجزات فنية ، لأن الروح المنطلقة المتحررة فيها فن حر ، والروح المقيدة العاجزة فنها عبد ذليل:

تمالى ضميرك عن كل لون فعفت من اللون كل القيود إذا أضنت الروح آلام رق ففنك عبد رهين سجود وإن عرفت قدرها كنت حقاً على الجن والأنس رب الوجود

وهناك نوع من الأدب يدعى (أدب الاستمار) يتزعمه فئه من المفكرين عاشوا في كنف الاستمار وطال عليهم الأمد فأولوا المثل العليب ، وحوروا فيها ، كي يفلسفوا خورهم ، ويغطوا انحرافهم وفي نظر إقبال ان هذا النوع من الفن لا يستحق أن يسمى فنا ، ما دام قد انتفت عنه صفة الخلق والتحرر والكرامة:

ليس يخلو زمان شعب ذليل من عليم وشاعر وحكيم فرقتهم مذاهب القول لكن جمع الآراء مقصد في الصميم علموا الليث جفلة الظبي وامحوا

قصص الأسد في الحديث القديم (١)

همهم غبطـــة الرقيق برق كل تأويلهم خــــداع عليم

<sup>(</sup>١) غاية مؤلاء المفكرين أن يبذروا بذرر الضعف والوهن في القلوب !.

وهذا في الواقع تصوير دقيق لحقيقة الفكر في الأمم المفلوبة على أمرها بل هو صورة نفسية صادقة للأمم التي ران عليها التحكم والتسلط ردخا كبيراً من الزمن ، حتى لكأنما هذه الشعوب قد مسخت وخلقت خلقاً جديداً ، فتبدلت نظرتها وحكمها على الأشياء تبدلاً يدعو للاستغراب .. والدهشة .

وهناك أمر هام من الخطورة بمكان .

فالحرية حق مقدس لكل أمة ولكل فرد من أبنامًا .

لكن أهي حرية التادي والمفالاة وعدم المبالاة التي لاتكترث بشي، ولا تعبأ بشيء فلا يقيدها حق ، أو تحزنها باطل ؟ فهل تفعل الدول الكبرى القوية ما يحلو لها ؟. وهل تلتهم الأمم الصغيرة كاللقمة السائفة متحررة في عملها ذاك من واجب الإنسانية وعاطفة الأخوة غير عابثة بمثل أو عهود أو مواثيق ؟. إن ذلك وإن كان حرية بالنسبة للقوي فهي ولا شك قهر وإذلال الشفعاء أغما الحرية الحقة هي تلك التي لا تتعارض مع مصلحة الآخرين وحقهم في الحياة الحرة الشريفة ، فإذا ما انحسر ظل الحرية عن بلد ليبسط رواقه على بلد آخر ، فإني لا أسمي ذلك حرية بل هو عين اللصوصية والجشع . مثل هذا الشعب القوي يستمد حريته من جبروته الأعمى ، لكنه في الحقيقة ليس حراً لأنه عبد هواه ، وعبد نهمه وجشعه ، وعبد نفسه الجامحة المتشردة التي لا تعترف بالحرية إلا لنفسها .

أقول لقد كان ( إقبال ) يفهم الحرية بمعناها الإسلامي الجامع وبمدلولها المطلق الذي لا يعرف أسود ولا أصفر ، ولا يميز بين أحر وأبيض ، لأن الجميع بشر ، وأناس من حقهم أن يستمعوا بالحرية ، الحرية التي لا تتعارض مع حق الفير ، ولا تصطدم بالمصالح المشروعة للآخرين فلا تكون سلباً هنا وإيجاباً هناك . فالحرية الحقة كالشمس المشرقة التي تطل على هام الجبل ، وتنحدر على السفوح ، ثم تهبط إلى الوديان والأخاديد ، فتتسرب إلى الكوخ المتداعي ، وتتدفق إلى القصر المنيف .

فالحرية بين العالم وهم وزعم وتجارة .

والحرية في الفن . . ماذا بصددها ؟

أيكتب الشاعر مثلاكل ما يريد ، ويعبر عن كل مــــا يخطر بــاله ٢...

أنا لا أعرف كاننا يعمل كل ما يحلو له ، ويعبر عن كل مسا يدرج في خياله إلا كائناً واحداً فقط ، وأعني به الجنون الذي تجرد من نعمة العقل ، فلا لوم عليه ولا عتاب ، لكن المهم ألا يترك مثل هذا الجنون ليدمر ويخرب حسب ما يهوى ، فاذا يحدث لو ترك على هواه ؟ . . لا شيء إلا أن ( بجنوناً ولج مصنع الزجاج ) - على حد تعبير ( إقبال ) - فلن يترك آنية إلا وحطمها ، ولا نظاماً إلا وعبث به .

ماذا يحدث إذا كتب الأديب إنتاجاً يتنسافي مع الخلق ،

ويحرض على الرذائل ويقضي على الفضائل ؟.. ماذا يحدث إذا أثار الغرائز وزين لها الطريق المعوج، وزو"ق لها الأماني الفارغة الماجنة ؟.. ومساذا يحدث لو حمل معول هدمه وانقض على الأمجاد والمثل الحالدة اليزيلها ويبني على أنقاضها الرياء والكذب، والنصب الجوفاء التي أملاها عليه خياله السقيم وفكره العقيم، وشذوذه المزري، مستعملاً مع ذلك عجيب الحيسلة والاسلوب الملتوي والتلاعب بعواطف الجماهير ؟.

إن ( إقبالاً ) يؤمن بحرية العقلاء البانين وليس بحرية الجهلاء المجانين الذين لا يؤمن جانبهم إذا ما دخلوا (مصانع الزجاج).. ( إقبال ) يؤمن بقضية الحرية على أن تجعل من نفسك الطيبة وذاتك المترفعة النزيهة قاضياً عدلا ، في تلك القضية الشائكة ، ولا بد للقاضي من استعداد خاص، وتربية معينة ، حتى يصيب الحق إذا حكم ، ويحسن تسديد الرمية إذا رمى .

وقد يستغل مستغل هذا الرأي فيحد من الحرية ويضع لها القيود ، ويثقلها بالأغلال والدعاوى الكاذبة ، ويقيم الحواجز والموانع في سبيلها ظلماً وعدواناً ، مثل هذا المستغل سنترك أمره للحرية نفسها ، لأنها ند قوي صارم ولها أعوان وجنود ، ليس من السهل أن ينهزموا أمام الجاقدين والأدعياء .

سنترك أمره للحرية كي توقع عليه العقاب وتثأر منه، وتجمله

عبرة لفيره بمن تحدثه نفسه بالاعتداء عليها أو حتى مجرد المساس مجرمتها مساساً طفيفاً .

تلك هي حقيقة الحرية في رأي ( إقبال ) المسلم .

ولا يضير الحقيقة أن يفتري عليها المفترون ، ويتجنى المتجنون، ولا يضير الحقيقة أن يستغلها أحدهم شمالاً، ويستغلها الآخر يميناً، لأنها هي نفسها تعرف الطريق وتسير به بلا لف أو دوران ، وتندفع فيه غير عابئة بذوي الكيد والمؤامرات ، لأن الحقيقة قوية خالدة لا تموت .

فللحرية آداب يجب أن تراعى .

ولها حمى يجب أن يظل مصوناً .

ولها أمناء وحراس ، من العيب والجور أن يعتدى عليهم او يحقسّروا .

ولها ظل ظليل ، وروضة مونقة يجب ألا تدنس بالجيفة والأقذار .

ولها منطلق سلس مستقيم يجب ألا يوصم بالعوج والإلتواء . ولها رسالة فوق مستوى التهم والشبهات يجب أن تحادم وتحمل الى الناس ناصمة شفافة منزهة عن الأهواء والأغراض .

وصدق ( إقبال ) إذ يقول :

بحرية الافكار هلك جماعة اذا لم يكن فيها تدبر عالم فحرية الافكار في رأس جاهل طريق لرد الناس مثل البهائم

### بين التقليد والتجديد:

حياة الفرد – كما قلنا في فلسفة ( إقبال ) – تطور دائم ، ورقي مستمر ، وهني في حاجة دائمًا الى الانشاء والتجديد ، وبالتالي في حاجة الى المواءمة والتوافق بين ما يجد وما يبلى ، فالعلاقة بين الجديد والقديم علاقة أبدية ذات فائدة .

أما الاستمساك بالقديم وتأليه وتقديسه ، والاصرار على أنه هو الغاية التي ما بعدها غاية ، والعظمة التي دونها كل عظمة رغم ما قسد يبدو من عيوب ، ورغم ما يحتاجه من إصلاح وإضافة ، كل هذا يعتبره إقبال جوداً ورجعية ، وتعطيلاً للمواهب الانسانية وإعاقة لموكب الحياة المتقدمة المتطورة ، وتصدياً لسنن الكون وناموس الوجود ، وطبيعة الاسلام الذي يدين به (إقبال) تأبى هذا وتنكره ، لأنه دين الفطرة السليمة ودين العموم والشمول ، ودين السعة والاستطراد في مدارج الخير ، ودين التوثب والرقي مق انعقدت النية الطيبة ، وبان وجه المنفعة ، ومتى كان التوافق جلياً بين ما نؤمن به وبين ما استجد .

لهذا صاح ( إقبال ) في جموع المفكرين الجامدين كي يتحرروا من اسار القديم ويحطموا وثاق التقليد الأعمى، ويقدموا ما عندهم من فن جليل وانتاج سليم بطريقة مرضية محببة الى النفوس وفي ثوب أنيق جميل يستشير الشوق ، ويجبر على الاحترام والتقدير ، ويلاثم ظروف العصر،ونهضة الحياة وخطاها المتتابعة نحو المجد.

ومن ناحية اخرى لا يترك ( إقبال ) الحبل على الغارب لكل ثائر على القديم منكر له ، بل يرى المفيد اللائق ، ويلبسه الزي المناسب ثم يبرزه متألقاً جذاباً ، أو بمعنى أصح يبعثه بعثا جديداً ، فنخاله مبتكراً نابعاً لأول مرة ، لا أثر اللبلي عليه ، لهذا ينكر ( إقبال ) اسلوب اوائك الذين اذا دعوا المتجديد حطمواكل قديم ووصفوه بالفساد وعسدم الصلاحية ، ودعوا لدفنه في قاعات المتاحف ، وتركه في ذمة التاريخ .

ان ( إقبالاً ) ثائر لكنه عاقل في ثورته .. ومتحرر لكنه لبق في تحرره .

ومجدد لكنه لا يجحد فضل قديمه ولا يتنكر له، بل يفحصه ويمحصه ويأخذ منه ما يريد وما تريد سنن الحياة .

و (إقبال) فيلسوف، والفيلسوف متصف باليقظة والحرص، وبعد النظر، انه يقول لهؤلاء المتسابقين في جنون إلى منهل كل جديد ، رويدكم تمهلوا ، وتبينوا ، ليس كل جديد جديراً بالأخذ معصوماً من العيوب ، فلكم أيها الناس بصائر وأبصار فضعوا كل ما يأتيكم تحت ( مجهر ) الفحص والتأكد ، فاذا آمنتم بجدواه ،

\_ qv \_ ( إقبال - v )

وتبين لكم سلامته وميزاته ، وعدم منافاته لخلقكم ومعتقداتكم ، فاقبلوا عليه وأنتم واثقون مطمئنون ، كي تسعدوا وتسعد أجيالكم ، ليس كل قديم مقضياً عليه بالفشل والنبذ ، كما أن كل جديد ليس أهلا للإيمان به والجري وراءه .

والتقليد في نظره مسخ لشخصية الانسان ، وطفيان على ذاته وإهدار لفرديته ، فالمقلد ، كما يقولون ، يفنى ويذوب في الشخصية التي يقلدها ، ويتبع سبيلها ، ثم انه لن يصل الى الدرجة التي وصلت اليها هذه الشخصية مها كان اتقانه للتقليد .

جدة الدنيا بتجديد الفكر ليست الدنيا بصخر أو مدر

ثم يتجه ( إقبال ) إلى بعض مصلحي الشرق ذوي الأفكار الحادعة التي تشبه فن ( السامري ) بين قوم ( موسى ) ، ويقول لهم انكم لم تستمسكوا بالسنن القديمة القويمة ، ولم تكلفوا أنفسكم مشقة الأخذ بالسنن الحديثة التي ثبت نفعها وجديتها .

يئست فلا أرجي في أناس لهم فن كفن السامري سقاة في ربوع الشرق طافوا على الندماء بالكأس الحلي سحاب ما هوى برقا قديماً وليس لديد من برق فتي

إن الشعوب التي لا تجد جديداً تركن اليه وتفيء إلى ظله ،

ولا تجد قديمًا تتذرع به وتمشي على منهاجه الصالح ، لا شك أن مثل هـذه الشعوب تقع في ظلام الحيرة القاتلة وتتردى في وهاد الشك والقلق ، اللذين يعوقان تقدمها وسيرها في مواكب النشوء والإرتقاء .

و (إقبال) يقول ان عناصر النشوء والنطور كامنة في خلقنا وطباعنا فسا علينا إلا أن نعرفها ، فنثيرها ثم نوجهها التوجيه المفروض لها ، وليست هذه طبيعة الانسان وحده ، فالأغصان في نمو وسمو دائم نحو الفضاء ، والحبسة المدفونة في ظلمة التربة فيها مثل تلك الطاقة التقدمية النزاعة إلى الصعود .

على كل غصن تبين أن النبات مشوق لرحب الفضاء فما قر" في ظلمة الترب حب جنون النشوء بــــه والناء فلا تبغ في فطرة ترك السمي فما ذاك معنى الرضا بالقضاء

> لأهــــل الناء فضاء فسيح وما ضاق ملك الإله، فسيحوا

ولا شك أن الخضوع التسام للتقليد بداية الانهيار ، وعلامة الموت :

كيف تجلى حقائق لعيون عميت بالخضوع والتقليد كيف يحييالفرنج عرباً وفرساً بفنون تسير نحو اللحود ويعتقد ( إقبال ) أن الشرق والغرب كلا منها يدور في دائرة ضيقة مغلقة من صنعه ، وما زال في شراك القديم.. ولعل متسائلاً يقول :

هل رجال السياسة الغربيون مثلاً ما زالوا في أسر القديموهم الذين طبقت شهرتهم الآفاق لبراعتهم في الدهاء ، وقوة خططهم في المناورات والمراوغات والسيطرة ، وكثرة تأليفهم في العلوم السياسية والاقتصادية والقانونية؟ والحقيقة أن (إقبالاً) لا يعنى كثيراً بمجرد المظاهر والصور، وإنما الذي يهمه روح تلك السياسة ونتائجها ، إنه يعتقد أن السياسة لم تتجدد ولم تتغير ، اللهم إلا أنهم قننوها وبندوها في قوانين وبنود ، ورسموا لها القواعد ، وجعلوها علماً يدرس ، فما روح تلك السياسة إذن ؟ إن روحها يظهر واضحاً جلياً في سياسة (تشرشل) ، وغرور (هتار) ، وكتابات وتهور (موسوليني) ، وأحسلام ( تابليون ) ، وكتابات ( مكيافيللي ) ، وإرهاب ( ستالين )، ومن قبل أطهاع الرومان وقياصرتهم !.

ويوجز إقبال رأيه في الأدب الحديث بقوله إنه يجب أن يكون مزيجاً من نسمات العشق وسكبات العقل المؤمن ، وينفر من التقليد:

رأيت المشق يقفو اليوم نهجاً من المقـــل الالهي القويم وليس يريق مــاء الوجه ذلاً على أعتــــاب محبوب غريم

عما التقليد في روح قمديم وأحيا الروح في جسد قديم ويقول محذراً من التقليد في مكان آخر :

أمن ( ذات ) غيرك تعمر قلباً معاذ الاله ترى أين ( ذاتك )؟ كمال الحماكاة انك تفنى فيكفيك هم الحياة مماتك

وحيناً يتكلم ( إقبال ) عن الرجل العظيم يقول انه وإن كان قد نشأ في زمان سيطر فيه التقليد على كل شيء ، إلا أنه نجب بنفسه من هذه الوصمة نظراً لما في طبعه من حب للخلق والتجديد:

نشأته ظلمة التقليد بالناس تحيق غير أن الطبع بالابداع والخلق خليق مثل شمس الصبح فكر فيه نور وبريق لفظام حريسير لكن المعنى دقيق

إن البعد عن التقليد الأعمى طريق موفق ، يثير في الشعوب معنى العزة والاباء والاعتداد بالنفس ، والاعتاد عليها ، فقد استطاع إقبال أن يذكر أمته بأنها أهل للخلق والابتكار الذلك كان لا يفتأ يذكر الشعب بآبائه الأمجاد الأفاضل ، الذين حملوا مشمل الهداية والنحرر والترقي إلى العالمين في الشرق والغرب :

بلفت نهاية كل أرض خيلنا وكأن أبحرها رمال البيد في محفل الأكوان كان هلالنا بالنصر أوضح من هلال العيد للمجد تعلن آية التوحيد إلا عبيداً في اسار عبيد من بعد أصفاد وذل وقيود في كل موقعة رفعنا راية أمم البرايا لم تكن من قبلنا بلغت بنا الأجيال حرياتها

## الطبيعة في شعر (اقبال):

إن نظرة الحكيم الحق إلى الأشياء نظرة عميقة فاحصة ولذلك فهي تتعدى المظاهر والأشكال إلى ما وراءها ولا يكفيهاالسرد السطحي والوصف المجرد ، لأن هذا شيء يراه كل إنسان ومن هنا كان عمل الفنان الحق أبعد مرمى وأدق غاية من سائر المشاهدين لمناظر الطبيعة ، وصورها المتعددة .

فمثلا أنا وأنت نرى أمواج البحر الثائرة ، فنقول انها هائجة مضطربة ، أما ( إقبال ) فلا يكتفي بذلك الوصف بل يفلسفها ويقول : إن ثورة الأمواج صدى لما يعتمل في نفسي من حرصة وفوران وحرقة وتوقان الى السير في طريق الحرية والقوة والكال ، لأن ( إقبالاً ) يؤمن بأن على الفنان أن يسبغ ذاته على الطبيعة ، ويغرقها في روحه ، فيجعلها لا تبدي لنا إلا وجه الحقيقة ، التي يؤمن بها ، ولا تظهر لنا إلا قوة المعاني التي يعتنقها .

كان ( إقبال ) يقدم لك بعض الصور التي يخيل اليك أنك كنت تكنها في نفسك ، لكنك لم تكن تدري كيف تبرزها وتخرجها ، ثم جاء ( إقبال ) وقدمها لك فريدة مؤثرة موفقة ،

و ( إقبال ) حين يقدم قضاياه الفلسفية وأفكاره القوية لا يقذف بها اليك بلا حواش أو مقدمات، لكنه يزفها اليك زفافا شائقا، شأن الرجل الخبير المتمكن من فنه ، كما أنه ينتزع الدليل القاطع عما يقع تحت بصرك من الطبيعة ومشاهدها المختلفة .

وكان ( إقبال ) ينكر على أولئك المتصوفة الذين يهيمون فيا وراء الطبيعة ويذكرهم أن دنيانا أجدر بالنظر والالتفات لما فيها من حوادث وأحداث ، وإلا فمعنى انصرافنا عن دنيانا هو ضياعنا ، كالأمس الدابر .

إن حب الدنيا وكراهية الموت كان من أهم الأمراض التي انتابت الشرقيين ، و ( إقبال ) ، حين معالجته لهذا الداء ، يذكر المسلمين بأن الدنيا مصيرها الى زوال، وأنه لا بد منالموت الذي بعده الحلود الأبدي ، فإذا كان الموت قدراً محتوماً ، فغيمَ الحوف ، وعلامَ الجبن ؟.

تحت نور الأفلاك عيش جميل وأري النور ينطفي ويحول وعلى كاهل المساء ترى للشم س نعشاً بكى عليه الأصيل في سنى البدر للكواكب أكفأ ن ، توارى بها الشماع النحيل ليس زاد المسافرين سوى الخ وف من الموت والحياة رحيل

ثم ما هي الحياة ؟

إنها صنم يعبده هؤلاء الخائفون المستسلمون . .

أو هي غانية لعوب ماكرة قد أسرتهم بنظراتها المنكسرة الغاوية، وكان من الواجب أن يأسروها، أو كما يقول (إقبال): إنها كطائر رخيم الصوت ، جميل الأداء ، ملا الروض بهجة ومتعة وأثار النشوة في جيد الازهار فرقصت وماست ، فهاكان أعذب اللحن وأروعه ، لكنه كان كالحلم الذي يداعب أجفان النائم حينا يطوف به الكرى ، ثم ينجاب الحلم ولا يتبقى شيء إلا مرارة الذكرى والحسرة على الضائع ... ثم يقول:

لا يعلم الانسان كيف أتى الى دنيا المتاعب أو متى يرحل ما نحن في الأكوان غير حديقة أزهارها عما قليل تذبل يا أيها الحرص ابك في الدنيا دما دنياك ليس بها لحي منزل

ويقول في مكان آخر ، ليؤكد أن الموت ليس معناه الفناء ولكنه انتقال الى عالم آخر فيه الخلود والبقاء الأزلي :

كل كون أبلته أيدي الليالي أحرقوه ليصنعوه جديدا يهدم البيت بعد حين ليبني منزلاً عالياً وقصراً مشيدا

ويقول :

تغرب النفس ثم يشرق صبح فيه للنفس بالخلود ارتقاء

 ويحطم لديها قصور الأمل ، لكنه أراد أن يقول لهم : أقدموا ولا تهابوا الموت فمن الضعف والضلال أن تهابوا الموت في سبيل خلودكم وعزتكم وحريتكم، وهو لا بد ملاقيكم وإن طال الأجل.

إن هناك سبباً لا يخطر على بالك ، والسحب وهي تندفع وتقطع المسافات الواسعة ثم يفيض ماؤها ليروي الظمأ ، ويرطب البياب والقفر ، ما السبب في ذلك ؟ . . إنه سبب لا يبرق في خيلتك أبداً ! . . والموج في علوه واصطخابه وطغيانه وعلوه ، ما الذي يثير فيه تلك الطاقة ، ويحرك بين جنبية تلك النشوة العارمة ؟ .

يجيب (إقبال) على حيرتك وتساؤلك بأن سر هذا كله هو الهجران .. أجل الهجران ذلك الذي يثير الرغبة والعشق ويؤجج الحنين ويدفع على العمل ويزوق المنى والمعروف أنه في القرب راحة ، وفي الهجر مشقة وألم ، لكن (إقبالاً) يحول تلك المشقة وهــــذا الألم الى دافع قوي من دوافع القوة والحيوية والكفاح:

الوصل في الحب غال وقيمة الهجر أغلى الوصل حلو ولكن عواقب الهجر أحلى

والعيش فيه فناء يذكي ضياها الرجاء في القرب موت الأماني والبعد فيه حياة

وحسن شدو الطيور في العــــالم المعمور إن اتقـــاد الأماني وضجة الخلق سميا

تسقي الربى واليباب حتى يفوق الهضاب والسحب حين تراها والموج في البحر يعلو

 وكل مـــا في البرايا لولا يد الهجر فيه

ثم انظر لتلك الصورة الحيئة للكائنات ، عندما تفزع من نومها ، على ضجيج الغارة التي تشنها جحافل النور على فلول الظلام الهاربة المذعورة ، ثم يعم الصباح أرجاء الوجود ، فتتثاءب الحياة وتتمطى، وتنفض عنج مدها رداء النوم والقعود وتستقبل موكب الشمس بما هي أهل له من استعداد ، وبما هي جديرة به من لقاء:

حينًا يسفر الصباح نديًا ناصعًا في مواكب الاشراق يغسل النور في المشارق أد ران الدياجي عن حلة الآفاق

ويطير الكرى وينتبه العشب وتصحو عزائم الكائنات ويهب الأحياء في البر والبحر ر ليستقبلوا عروس الحياة

وإذا كان الخلائق ناموس يرينا الصباح بعد المساء فكذا تذهب الحياة ولكن بعد ليل الحام صبح البقاء

ولقد كانت البيئه الجغرافية التي عاش فيها ( إقبال ) معيناً لا ينضب لشعره وزاداً لا ينفد لأفكاره المتواصلة ، فقد تقلب بين الجبال والوديان والشعاب، ورأي الأنهار تنحدر فوق السفوح تسطر حكمة الأبد ، وتتبعثر المياه لتتجمع مرة ثانية ، أو تغوص في الرمال ، لتلتقي بعد ذلك في بجراها من جديد حاملة الرسالة السرمدية ، وهي أن الحياة فراق ولقاء ، وصراع وجلاد وجلال وجال ، وملتقى الأشتات ! .

فلنبدأ هذه الرحلة الخالدة مع إقبال ، لأنها وإن كانت رحلة النهر من منبعه إلى مصبه إلا أنها رحلة الإنسان من البداية حتى

النهاية ، ولأنها قصة محسوسة ملموسة لا نبرح نرمقها لاهين ناسين غير مدققين فيها :

من رؤوس الجبال ينحدر النهر طروب الأمواج عذب الأغاني تنقل الطير عنه بين الروابي ما تبث الغصون من الحان

قطرات من النمير طوتها في ثنايا الرمال أيدي الفراق ثم تجري بها الينابيع في الأرض فتحظى بعد النوى بالتلاق

فإذا النهر بعد ذلك في مجرا ، يحيي الزهور والأعشابا فضـة تنبت الزمرد في الأ رض وتسقي النخيل والاعنابا

وحياة الإنسان نهر سما وي توالت بسيره الأقدار كلما غاض ماؤه عاد فيا ضاً ، فيا ينقضي له تيار

وهكذا تتآزر آحاد الطبيعة ، ويتعاون أفرادها مع محافظة كل كائن على صفته – أو ذاته الحاصة – فالطيور تأخذ شدوها، وتتعلم لحنها من الحفقات والأنغام التي تصدر عن النهر ، والماء يسري كالشرايين أو كالفضة الذائبة بين طبقات الأرض ، باحثا عن الجذور والبذور ، كيا يدفع فيها سر الحياة ، ويذيع فيها روح البقاء والناء !.

كان ( إقبال ) مثل الصيدلي الذي يحضر الدواء الشافي و يجده مر المذاق غير مستساغ الطعم لا يقبله المريض الكن هذا الصيدلي البارع يفكر في الأمر ، ويقدح زناد فكره و يجري التجارب العديدة حتى يتمكن من إضافة مسادة معينة ، جميلة الطعم والرائحة ، إلى الدواء المر ، فتحجب مرارته ، وتجعله مستساغاً مقبولا ، دون أن تنقص من فائدته للمريض شيئاً 1.

كان هذا شأن (إقبال) في أدائه لأفكاره الناضجة ، وعرضه لفلسفته الحالدة ، فلسفة البعث والتحرر والكمال !.

#### السخرية في شعر ( اقبال ) :

إن ( إقبالا ) المسلم في عقيدته وعمله وأخلاقه إنسان عف اللسان ، شريف المقصد والنوايا ، ويعلم تماماً أن الله يقول :

ديا أيها الذين آمنوا لا يسخر قوم منقوم عسى أن يكونو اخيراً

منهم ، ولا نساء من نساء عسى أن يكن خيراً منهن ، ولا تلمزوا أنفسكم ولا تنابزوا بالألقاب » .

فاذا كان الأمر كذلك فكيف يسخر ( إقبال ) إذن ؟.

لم تكن سخرية ( إقبال ) إلا لونا من التأديب والتهذيب، أو إشارة إلى وضع شائن يجب أن يباد ، واعتقاد أحمق ، يجب أن يهال عليه التراب ، وربحا كانت سخريته نوعاً من المزاح ، ذلك المزاح الذي يصف المؤرخ به النبي ( ص ) حينا قال عنه : « كان يزح ولا يقول إلاحقاً » .

وليست السخرية المحمودة - ان صح أن تسمى كذلك - شيئاً مبتذلاً هيناً يستطيع كل لسن أن يأتيه ، لكنها فن ودراية وعبقرية ، فترى في اللمحة العابرة معاني كثيرة ، وفي الإشارة السريمة مغزى عميق الغور بعيد المقصد ، وفي البيت الواحد أو البيتين إيجازاً متقناً بليغاً يحمل في تركيبه الحكمة البعيدة النظر .

بهذه الطريقة البارعة التي لا تتنافى مع خلق أو دين هاجم ( إقبال ) أدعياء النبوة في العهد الحديث ، وانهال على أنبياء السياسة وأساطينها تقريعاً لاذعا ، فلم يفلت منه متجن أو جاحد . . ولم ينج من نقده القوي شارد او وارد بمن استكانوا للاستمار او خدعوا بالحضارة الفربية على علاتها . . او الذين نصبوا أنفسهم حماة عن الدين ، وحفاظاً لتراثه ، وهم لا يعلمون منه غير حفظ المتون وإطالة اللحى ، وحبك العمائم .

ثم يتادون ويفتون بإبطال الجهاد .. و .. و .. الخ .

وقد يقول قائل:

كيف تسنى لهذا الرجل الجاد" ( إقبال ) أن يقذف بنكاته اللاذعة ونقده المر، وعباراته المضحكة المبكية في آن واحد ؟.

ولكن لا عجب في ذلك أبداً.. فإن العباقرة نفوسهم بعيدة الآفاق وقلوبهم رحيبة الميادين ، يصولون في كل مجال ، ويجوبون في شتى المناحي ، لأنهم كبار في أفهامهم ونظراتهم كبار في مقدرتهم وإرادتهم وابتكاراتهم ، يسعون الدنيا بأشكالها وألوانها .

ومن أمثلة سخريته الخالدة أن جماعة مأجورة قامت في ( الهند ) وزعمت أنها باسم الاسلام تفتي وتتكلم وانتظر الناس هناك ماذا تقول هذه الجماعة ، وما أن تكلموا ، حتى كان أمرهم عجباً ، لقد أصدروا فتواهم قائلين بأن هذا العصر عصر المدنية والحضارة ، عصر التقدم الفكري ، ولهذا فإن الدعوة في هذه الأيام لا تكون إلا بالقلم والمنطق والتفاهم ، وقرروا أن الجهاد باطل في هذذا العصر .. ومن خرج عن ذلك فهو خارج عن الاسلام .. وسرعان ما شرع (إقبال) والألم يعتصر نفسه ويحرق فؤاده ، إذ كيف يطالبوننا بالكف عن الجهاد رغم أننا لا نملك سيفا، ولا نحشد قوة . . بل نحن مستعمرون مستذلون ؟ أما كان

الأجدر بهم أن يسوقوا هـذه الفتوى الى من حكوا الشرق رغماً وقهراً ، واستعبدوا بنيه ، وحكموا القرة لا العدالة ، وركنوا الى المنطق السلم ؟ انهم سفكوا الدماء ، وأغرقوا العالم في عنفهم وظلمهم وتسلطهم .

قال ( إقبال ) :

الشيخ أفتى أنه عصر القلم ما السيف فيه حاكم بين الامم أما درى الشيخ بأن وعظه في مسجد قد صار من لغو البكلم فيا ترى السلاح كف مسلم بل قلبه من لذة الموت حرم فعلمن ترك الجهداد طاغيا من كفه يسيل في العالم دم . . أما ترى الغرب بدا مدججا ليحفظ الباطل في عز عمم يا مفتياً على الكنيس مشفقاً قد حار في أحكامه أولو الفهم الحرب في المشرق شر داهم والحرب في المفرب شر لا جرم ان يبتغ الحق فكيف حاسب المسلم لا الفرنج ذلك الحكم ؟

ولقد كثرت النحل وتعددت المذاهب ، وكثر أيضاً أدعياء النبوة في البنجابي مثلًا للتقلب والافتراء والزعم . . وإشارة للأفق الضيق والفهم الساذج ، ولم لا ؟ . . ألم يبتدعوا النبوات ويسرفوا في الفتوى ، ويفرضوا على الامة المحطمة المستعبدة أن تعيش بغير جهاد ؟ .

في حلبة التحقيق نكس وإذا خامره داع غوى غلب ا حبالة التأويل ان تنصب له هوى من العش اليها معجبا

وفي مكان آخر يكشف (إقبال) الستر عن تضليل الغرب وخداعه، ويفضح مدنيته التي ترتكز على النفاق وتحيا على الرياء والكذب . وذلك عندما أنشىء مسجد (باريس) ، فتراه يتخذ من هـذا العمل فرصة لإزالة القناع عن نوايا الاستمار وخفاياه ، وكأنه يقول : أيها المعجبون المقدسون لفرنسا نظراً لإقامتها هذا المسجد ، رويدكم . . فإن من بنى هـذا الأثر الديني قد عاث فساداً في الشام ، وخر"ب (دمشق) وخنق حرياتها وداس عواطفها لأنها تريد أن تتحرر :

يا نظري لا يخدعنك فنه للزور هذا الحرم المغرب ان الذي شيد هذا موثناً (دمشق) من عدوانه تخرب

ويواصل سخريته من الغرب و ثوراته المجنونة وأنظمته المضطربة الحائرة وأفكاره المتناقضة .. إن ( إقبالاً ) يقول للروس: لقد يجلتم الصليب وقدستموه من قبل ، وأرقتم على جوانبه الدماء لتحموا حوضه، وتحرسوا سدته، ثم ها أنتم أولاء اليوم تحطمون الصليب وتشنون عليه الحرب العوان ، وتحقرونه و تزدرونه .. ثرى ماذا دها كم ؟. لعل الوحي الجديد قد أمركم بهذه الزندقة .

- ۱۱۳ - ( إقبال - A )

ان سير القضاء جد عجيب أي سر حوى ضمير الزمان ليس يألو الصليب كسراً قبيل كان يرجو النجاة بالصلبان أمرالوحي ملحدي الروس هدوا ما بناه القسوس من أوثان

وفي مقطوعة (موسوليني) يتحدث هذا الزعم الايطالي ويوجه خطابه الى الثائرين في وجهه الواقفين في طريق مطامعه من حكومات الدول الغربية ويقول لهم: ماذا تريدون مني ؟.. ان كنت أنا (موسوليني) أسفك وأدمر، وأوسع رقعة المبراطوريتي، فأنتم أيها الغاضبون الحاقدون قد سبقتموني في هذا المضار، أتريدون منا نحن أبناء (قيصر) وأحفاد العظام أن نسكر في اللهو والطرب، أما أنتم فتملكون وتحكون.. لا تلوموني يا ساسة الغرب فإن مدينتنا هكذا، وما أظن مدنيتكم إلا كذلك.

كلانا بآلات التمدن آخذ أتنقم أفمال السيوف حراب؟ وقد نقموا مني غرام تملك أماثار منهم بالضعاف ضراب؟ أينفخ في الأعواد أبناء قيصر ويجبي اليكم عامر ويباب؟ نهبتم خيام البدو والزرع والقرى وكم كان منكم للعروش نهاب قصدنا من التمدين قتلا وغارة أأمسكم فخر ويومي عاب؟

وفي معرض المفارقة بين الشرق والغرب وما بينها من صلات

قديمة وحديثة ، يلمح إقبال إلى قضية سوريا الجريحة آنذاك فيقول: الشام بالأمس قد أهدت ( المسيح ابن مريم ) إلى الغرب فها بال الغرب اليوم يبعث اليهم بهدايا من النساء والخلاعة والموبقات ؟.

أهدت الشام إلى الغرب نبياً هو عف ومواس وصبور ومن الغرب إلى الشام هداياً من قسار ونساء وخور

وتراه في مكان آخر يدحض مزاعم اليهود ويرد دعواهم على أعقابهم حينا يدعو أن ملكية ( فلسطين ) ، لأنها كانت لهم في قديم الزمان فيقول ساخراً: أما كان للعرب أن يطالبوا بأسبانيا تلك التي ملكوا زمامها في غابر الأيام وملأوا ربوعها علماً ونوراً؟ ثم يعود فيقول أن المستعمر لا يفتاً يردد أنه قد خلص الشام من أيدي الأتراك المستبدين وينسى هنذا الوهم الفاشم أن الشام قد سقطت في يد استعمار قاس لا يرحم ، وطغيان أليم لا يزول لا يقاس بطغيان الأتراك . ولقد سأله أحد زملائه في جامعة في المتردج ) قائلا :

- لماذا يبعث الأنبياء ومؤسسو الديانات في آسيا دون أوربا ؟.

فأجابه إقبال:

 لأن العالم مقسم بين الله والشيطان ، ولما كانت آسيا من نصيب الله كانت أوربا من نصيب الشيطان .

فرد أحدهم قائلًا :

- قد عرفنا رسل الله فأين رسل الشيطان ؟.

فأجاب ( إقبال ) على الفور :

- انهم زعماء سياسة الخداع والمكر في أوربا !.

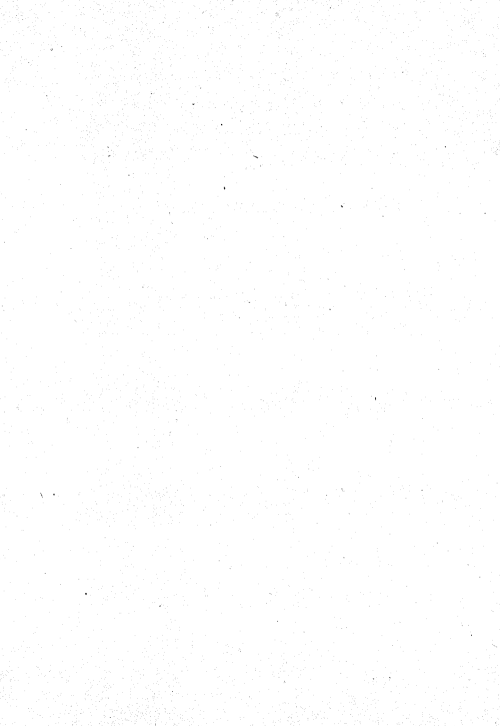
على هذا النسق العبقري الغريب كان ( إقبال ) يسوق بعض نظراته العميقة التي تتناول مشاكل الحياة والمجتمع وشئون الدين والسياسة ، وهو في كتاباته لا ينسى الغرض الأسمى، الذي يؤمن به ولا يتجاهل المثل الأعلى الذي ينشده !.

ولقد كان يتناول أعقد الأمور وأشق القضايا بهذا الأسلوب المعجز حتى في الأوقات التي يجتمع فيها حشد كبير من الناس فيلقى بما يراه في شجاعة لا تمرف التراجع وأدب لا يعرف الزلل ولباقة تستنكر كل خروج على العناليد والأوضاع السليمة ، ومن ذلك أنه بينا اشتد الجدال بشأن مسألة الحجاب للمرأة ودارت المناقشات الحامية الوطيس بين المؤيدين والمعارضين فإذا بإقبال يخرج عليهم مجكته الساخرة الصادقة في آن واحد ويقول لهم:

و إنني أدافع عن هذا الحجاب لأنه يزيد الرغبة في الملاح ولا يحرم منها القباح » . و لقد قال المرحوم ( علي الجارم ) في إحدى قصائده ما يقرب من هذا المعنى :

ر والنفس أغرى بالجمال محجبًا ، .

ولقد ذكرنا الحديث عن الحجاب بالمرأة وقضيتها فهاذا كان رأي ( إقبال ) إزاء هذه المشكلة المستعصية ؟.



### والسرأة

إنما المرأة لون في رسوم الكائنات لحنها ينفث نار الوجد في صدر الحياة ذلك الطين تعالى فوق أوج النيرات ما (لأفلاطون) تروي من قضايا معضلات وهو منها كشرار من ذكى الجرات

أجل ان المرأة مخلوق بشري له احترامه وتقديسه وليست حيواناً حقيراً كما زعم البراهمة – أجداد ( إقبال ) – من قبل عي كاللون الوسم الجيل في اللوحة الفنية الرائعة وهي مصدر الجال والحب والرحمة وآية العطف والحنان والنبل ، وهي أنفاس الربيع الحلوة وأنشودة الحسن العذبة ، وهي مصدر الوجود ، وأم الفلاسفة والحكاء ، ولو أنها لم تتفلسف ، هي المدرسة الأولى للعقل الوليد ، والمعهد الأسنى للطفولة التي تحبو في فجر نشأتها

هي الديدبان اليقظ الحارس لأخطر ثغرة من ثغرات الحيساة ، وأعني بذلك النشء الجديد، لذلك لا تقل أهمية عن الجندي الذي يحمي الذمار لأنه ابنها ولا تقل خطورة عن الحاكم الجبار المتربع على كرسي الامارة لانها هدهدته في مهده صغيراً ، ورعته غلاما وأوحت اليه بالحب والسعادة شاباً .. ولا ينقص من قدرها أنها وزيرة في بيتها ، وغيرها وزير في دواوين الحكومة ، ولا يحط من قيمتها أنها تضع التكتيكات وترسم المناهج لمعركة الحياة لابنائها في عيط منزلها، بينا الرجل يخوض الميادين ويبذل الدماء ويقذف بالنار والدمار في ميادين أوسع .. إنها امرأة بطبيعتها وخلقها واستعدادها الفطري !.

ولن تكون رجلا أبداً إلا إذا مسخت نواميس الكون ، وانتكست سنة الطبيعة ، وبرزت عضلاتها .. واكفهرت ملامحها واخشوشن جلدها وتصلبت نظراتها ، وغاض ينبوع الغذاء والحنان في صدرها ، فأي حرية يطالبون بها للنساء ؟.

إذا كانت حريتها في أن تفك عنها أغلالها المكونة من عقود اللؤلؤ فتعسا لها من حرية تجردها من حريتها وتشوه من جمالها. وإذا كانت حريتها في أن تقول ما تشاء وتفعل ما تشاء فهذاشيء لا يماري فيه أحد ما دامت حافظة لحدودها، مبقية على كرامتها وعفتها ، فاهمة لرسالتها الحيوية وواجبها نحو أشبال الغد .. والسفور .. ماذا يقول عنه ( إقبال ) هو الآخر ؟.

إذا كان السفور رونقاً وجمالا يشبع العيون النهمة ، ويرضي النفوس الجائعة ، فهو ولا شك مطية للزلل ، ووسيلة للانحراف واندفاع في سبيل الغواية والضلال ، إنه على حد تعبير ( إقبال) والسفور نور في العين لكنه ظلمة في الصدور ، . . ويقول :

إن تجز متمة العيون مداها كان فيها الشتات في التفكير

وإن (إقبالاً) لينعى على هؤلاء المتشبهين بالغرب وأولئك الذين يؤمنون بتقليده في كل شيء فيستجيبون لدعوة السغور ، ولو أنهم نظروا الى الاحصائيات التي قاموا بها عن مدى التدهور الخلقي والانحطاط المعنوي والضياع العائلي ، لو أنهم ألقوا نظرة واحدة على هد .ه الاحصائيات وقارنوها بغيرها بمن لا يعترفون بالسغور ، وحكوا المنطق السليم وحده ، لخرجوا بالنتيجة الحتمية ، وهي أن السفور بوضعه الراهن وأخطاره الحالية لمنة أي لعنة وبلاء مقيم ، والحجاب المقوت حقاً هو ذلك الذي يغلف الذات ، ويحبسها وراء أقنعة من الضعف والأوهام ، ويحيطها بسياج من الجود والضيق والعبث ، فحجياب ( الذات ) شر بسياج من الجود والضيق والعبث ، فحجياب ( الذات ) شر

عشرة الافرنج نهج مفسد جهل الحقى طباع المحصنات

 الحرمان الذي يدفع بالنفس الى ارتكاب الآثام والبحث عنها في خفية من الأعين . لكن ( إقبالا ) يرى أن الحصانة الحقيقية في يدي رجل قوي قادر مؤمن واع ، فلن يحسدي الحجاب إزاء رجل منحل ضعيف ، ولن ينفع العلم إذا كان الزوج مستهتراً متهاوناً .

حفظ الانوثة في يدي رجل لا العلم يحفظها ولا الحجب

ولا يعني ( إقبال ) بذلك أن تستعبد المرأة وتحتقر، ويكون الرجل لهب عثابة سجان جاف الطباع غليظ القلب ، كلا . فالملاقة بينها تقوم على أساس المحبة والاحترام المتبادل والثقة والتآزر ، على أن تحفظ المرأة قدسية بيتها ، وكرامة زوجها ، وعفة نفسها ، ولا تتمرد على الصفة التي هيئاتها لها الطبيعة .

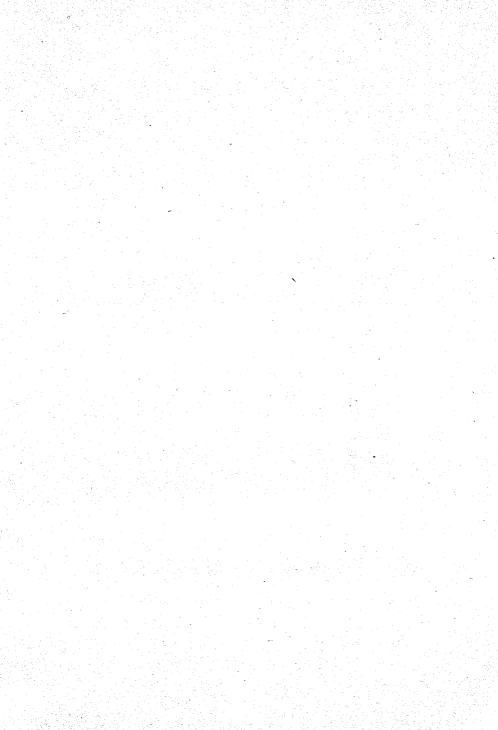
وقضية تعليم المرأة كانت من المشاكل التي واجهت (إقبالا). إن (إقبالا) لن يتناول كل علم وفن بالتفصيل ، ويبين مدى ملاءمة كل شيء لها ، فهو مؤمن بأن العلم نور وبعث وانطلاق الى الأمام في سبيل الوصول الى الذات الكاملة المؤمنة ، لكن أي علم يقصده (إقبال) ؟.. فإذا كان التعليم سيخرج بها عن دائرة الأمومة ، ويشذ بها عن استمدادها الفطري ورسالتها المقدسة ، فهو عين الجهل والحاقة ، لأنه علم ينتزع من قلبها المشاعر الحالدة والعواطف النظيفة الساوية والإحساسات النبيلة التي تعتز بها الإنسانية كتراث رائع أبدي، ولأنه تعليم لا يغرس فيها مبادى،

الدين السامية ، وبذور الخلق القويم ، ولا يبين لهــــا الحدود المرعية التي تقف عنــدها ، وعندئذ قل على الحب وعلى الحق والخبر العفاء :

مُوت الأمومة إن رامت حضارتهم فالموت عاقبة الانسان في الغرب ان يجعل المرأة التعليم لا امرأة فالعلم موت يراه صاحب القلب ان تحرمن الفتاة الدين مدرسة فالعلم والفن موت العشق والحب

و (إقبال) حينها يثبت هذه الحقائق التي لا جدال فيها ولا مراء ، يعترف بأن المرأة قد تحملت تبعدة قاسية ، وحملا ثقيلا ، لكن ما الحيلة في ذلك ؟ . . هكذا أرادت لها الطبيعة هذا الوضع، وهكذا رسمت لها الفطرة ذلك المنهاج الذي اختاره الله لها ، فلا حيلة لنا في ذلك . . وأي تمرد وثورة على الفطرة عيث لا طائل تحته :

كذلكم في فؤادي للنساء أسى لكنها عقدة أعيت على الحيل تلك عجالة سريعة عن رأي ( إقبال ) في موضوع المرأة .



## النزعة الإنسانية والعالمية في شعر إقبال "

النفضاء عن الإنسانية والإخاء ، طارد بقوتك ظلام البغضاء حتى تزول عن أنفسنا الشكوك والوساوس ، عسى أن تشاهد الأمم مرة اخرى وجه السعادة التي اختفت خلف مطامع المتحاربان » .

هـــذا بعض ما قاله ( إقبال ) ، حينها كان يحلم بعالم تسوده الهجة والإخاء وتتحطم فيه ــ كما أسلفنا ــ حواجز الدم واللون والجنس ، وتندثر أحقاد الطبقات التي لا تقوم إلا على مشاعر البغض والتناحر والاستبداد . . لقد كان يهفو الى عالم نظيف ، قد هجمت فيه الحروب ، واستكانت المطامع الحراء ، ونامت الأهواء الكافرة .

ونظر ( إقبال ) بعين الحقيقة والواقع الى العـــالم الحديث ،

فبدَت له أمراضه واضحة كالشمس ، فكان أول ما راود ذهنه أن ينقذ السقيم مما دهاه ، لذا وضع فلسفته الخالدة ، التي ارتآها لأنها وقود الخلاص ، وروح البعث الانساني ، وحادى القسافلة العالمية الى طريق السعادة والهدى .

وقد التزم في فلسفته جادة الاسلام، واتخذها سبيلاً الى الحرية بعد أن درس وبحث وفكر وعاش في خضم الحضارات المختلفة والمدنيات المتعاقبة بقلبه وفكره ، فتيقن أنه لا خلاص للعالم إلا بدواء الاسلام – بروحانيته وماديته – كما رأى ( برنارد شو )، وغيرهما من فلاسفة الغرب مثل هذا الرأي .

ولم يشغل تفكير ( إقبال ) قضايا العالم الاسلامي والمسالم العربي فحسب ، بل تناول كل ما يشغل أذهان العالم من مشاكل ، فتحدث عن عصبة الأمم ، وعن هؤلاء الذين يعبثون بقداستها وقوانينها ويسخرونها لأهوائهم ، حتى أنه كان من أول المتنبئين لها بالتمزق والفشل ، لبعد نظره السياسي ، وناقش نظريات الحكم المختلفة ، وواجه ( موسوليني ) برأيه في قوة وحزم ، وبسط له تبلبل الأفكار في الأمة الايطالية ، ومغزى الحكم الدكتاتوري ، وتنبئاً أيضاً بانهيار إيطاليا السياسي عن قريب ، وقد حدث ما توقعه إبان الحرب العالمية الثانية .

وناقش ( إقبال ) قضايا الاشتراكية ، واعتقادات الشيوعية ، وفلسفتها ، وضرب بسهم وافر في شرح المذاهب العالم المتبصر الخبير .

وكثيراً مساترى في شعره صورة لصراع الحبشة من أجل التحرير ، وثورات الشام وهي تناوىء الاستعبار ، وتمرد الهند وهي تدافع الغزاة ، وتحذيره من اليهود وهم يحيكون الألاعيب والمؤامرات، وخطط سماسرة السياسة، ومستغلي الشعوب الذين يبيعون أنفسهم وضمائرهم للشيطان .

لقد كان نصيراً لقضايا الحرية في كل مكان في الشرق والغرب، وكان غيوراً على الآخلاق ثائراً علىضياعها، عند الغربيين المنحلين المارقين أو الشرقيين الجامدين الخانمين .

وكم كان حزن إقبال أليما ، حينا طلقت تركيا إسلامها ، وقضى (كال أتاتورك) على الخلافة الاسلامية وعلى صلة تركيا بالعرب ، وقذف بنفسه في أحضان الغرب بلا تحفظ ، ولكم نعى على (رضا بهلوي) في إيران سياسته المتعجرفة التي تؤمن بكل ما يأتي به الغرب، وكان (إقبال) يظن أن أمثال هذه الحركات في (تركيا) و (إيران) وغيرهما ليست إلا خبط عشواء ، والتباس أفكار ومركب نقص ، وإيماناً مطلقاً بروعة المدنيسة الحديثة على علاتها ، وكان يعتقد أن حركة البعث الحقيقية هي يوم أن يهب المسلمون من غفلتهم ، وينشروا نور مبادئهم وحضارتهم العريقة ويجوبوا ميادين العلم والكفاح في همة ونشاط .

و ( إقبال ) يرى أن حكم الشعوب يجب أن تسيره الفئسة الفاهمة الواعية والتي لهسا من نضوجها وإيمانها عاصم من الزلل

والميل ، لهذا فهو يأخذ على النظام ( الجماهيري ) أنه لا يزر الرجال الوزن الحقيقي ، بل يعتمد على العدد لا القيم الشخصية ، وبعنى آخر قوامه ( الكم ) لا ( الكيف ) ، وإقبال بهذا يرى أنه من الأوفق والأرجح أن يكون للفئات ذات الكفاءة المرموقة كلمتها ورأيها ، كاكان في صدر الاسلام بالنسبة لأهل ( الحل والعقد ) ، لذا يقول ( إقبال ) :

نظام الجاهير حكم ب تعد العباد ولا توزن

ومع ذلك فـ (إقبال) يحترم رأي الأغلبية ، ويسير على رأي الجاعـة لأنه صاحب نظرة ديمقراطية سليمة ، وفي نفس الوقت صاحب وجهة نظر طيبة ترفع من قيمة الانسان وتقدر كفاءته ومواهبه الشخصية .

و ( إقبال ) لا يفتأ يردد الشكوى من طغاة المسالم الذين يذيقون الشعوب الضعيفة الويلات،ويبكي من أجل السلام الضائع والقوة الغاشمة التي لا قلب لها ولا ضمير .

كم أصاب الانسان في هذه الا رض من اسكندر ومن جنكيز ويقول التاريخ في كل عصر خطر فرط قوة لعزيز وهي سم بغير دين ، وبالديد بن دواء لكل سم نجييز

وهكذا ظل (إقبال) طول حياته يحارب السياسة اللادينية في ( روسيا ) و ( تركيا ) و ( اوروبا ) وفي أي مكان ، لأن (الميكافيللية) ليست كما يرى من الاسلام ، ويعتقد أيضا أن السياسة اللادينية ستورد الانسان موارد التهلكة والدمار ، وتسلبه أسمى ما يعتز به من مشاعر وتقاليد وعقائد .

ما الحق مخف عن فؤاد سره

فلقد حباني الله قلباً ميصرا
فسياسة اللادين عندي خسة
مات الضمير بها وإبليس افترى
لما قلى حكم الفرنج كنيسة
ساسوا كشيطان بلا قيد جرى
شرهت لأموال العباد كنيسة
فإذا الخيس سفيرها بين الورى

فالاستمار أنى حط رحاله ، وحيثا ألقى بعصاه ، يأخذ أكثر مما يعطي ويهدم أكثر مما يبني ، ويفسد أكثر مما يصلح ، لأنه يأبى إلا أن يظل محتفظاً بصولجانه ، متمتعا بسلطانه ، حائزاً على أسباب الثراء والنفوذ!.

لقد كان (إقبال) ينشد البعث لأمم الأرض قاطبة ، ولا يرجوه للمسلمين فحسب، فحال اوربا في نظره لا ترضي، وخطتها منحرفة ، وكذلك حال الشرق لا تسر".

فكان لا مناص من أن تتسع رقعة فلسفته فتشمل القصاصي والداني ، وتتناسى الألوان والأجناس وعناصر التفرقة ، فكلهم في نظره يحتاج الى رعاية وعلاج وصحوة ، سواء في ذلك الفاصب والمغصوب ، وإزاء ذلك كان لا يفت يصرخ بنزعته الانسانية العامة التي لا تعرف التعصب ، فلا هو بهندي ولا عربي ولا شرقي ولا غربي ، إنه إنسان وكفى، وبشر يؤمن (بذاته) وإنسانيته ، فقد علمته فلسفته الذاتية أن يحلق فوق مستوى الأهواء والتفرقات :

الى عصبات العرب ما أنا منتم ولست بهندي ولا أنا أعجمي فقد علمتني (الذات) تحليق نافر عر على الدارين غير محوم فدينك تعداد لأنفاس محجم وديني إحراق لأنفاس مقدم

ومع إحساس ( إقبال ) بهذه النزعة العالمة ، إلا أنه يرى أنه هندي أعجمي بحكم المولد والنشأة ، فيقول : وماذا في ذلك ؟ إذا كنت هنديا في أنفامي ، فإني ( عدناني ) الصوت مسلم حنيفي ، وإذا كانت كأسي من صنع الأعاجم ، فإن خرتها حجازية المنبع ، وأفكاري مستمدة من النبي العربي ، وهل الاسلام إلا دين الله في الارض ووصيته الأخيرة الى الناس عامة ، وقد انضوى تحت لوائه الطوراني والساماني ، والشرقي والغربي:

أنا أعجمي الدن لكن خمرتي صنع الحجاز وكرمها الفينان إن كان لي نغم الهنود ولحنهم لكن هذا الصوت من عدنان ولقد توارد في شعر ( إقبال ) أسماء الأعلام من أغة الفكر والحرب والدين والسياسة في شتى العصور والبقاع ، فكان شعره موسوعة لهؤلاء جميعاً . . . تحدث عن ( محمد ) على و ( عيسى ) و ( جنكيز ) و ( الاسكندر ) و ( نيتشه ) و ( أفلاطون ) ، وتعرض له ( موسوليني ) و ( ابن الرومي ) و ( ابن سينا ) ، وأحنى رأسه إعجاباً به ( عسلي ) و ( عمر ) و ( أبي ذر ) ، وتحدث عن الفلاسفة والصوفية والملحدين والمؤمنين . . . كل ذلك لأنه كان إنساناً يعيش بكل ذرة من كيانه ، فشعر ( إقبال ) سجل حافل للأحداث التاريخية والسياسية العالمية ، وسفر جليل لماضى الاسلام وحاضره .

### ( إقبال ) و ( أبو العلاء المعري ) :

يقولون أن ( أبا العلاء المعري ) وإقبالاً أعظم شاعرين في الإسلام ، والحقيقة أنه لكي نوازن بين الشاعرين نجد كثيراً من المقبات التي تعترض طريقنا ، فقد سبق ( أبو العلاء ) ( إقبالاً ) عا يقرب من ألف سنة إلا قليلاً ، فظروف العصر والبيئة تختلف اختلافاً بدناً .

هذا مع أن (أبا العلاء) كان يكتب شعره بالعربية في حين أن الأوردية والفارسية هما اللغتان اللتان كتب بهما شاعر الباكستان أشعاره، ومما هو جدير بالذكر أن الشعر عندما يترجم من لغة لأخرى يفقد كثيراً من مزاياه البلاغية والبيانية ، ولا

يحتفظ في الغالب إلا بالمعنى المجرد والفكرة الغالبة ، وهذه أيضاً قد يتناولها كثير من التحريف أو قليل !.

غير أننا نستطيع أن نستلخص أن لكل منها فلسفة خاصة ينظر بها إلى الحياة وما بعد الحياة .. إلى الناس ومعتقداتهم وأخلاقهم ، ولقد استطاع شاعر المعرة أن يحظى بقسط وافر جداً من العلوم المختلفة والفنون التي شغلت أفكار عصره ، فلقد قرأ فلسفة الاغريق ، ونظريات الرومان وأكب على ما ترجم من الحضارات الفارسية والهندية وغيرهما ، حتى انك تقرأ في شعره كثيراً من النظريات العلمية ، في بحسال الاستشهاد والتشبيهات كثيراً من النظريات العلمية ، في بحسال الاستشهاد والتشبيهات كالطب والفلك والقضايا الفلسفية والرياضيات والطبيعيات فضلا عن أنه جوب الآفاق ، وأكثر الأسفار وتلقى العلم على يد كثير من العلماء الاجلاء في شتى عواصم العالم الإسلامي !

وبالإختصار استطاع (أبو العلاء) – رغم أنه ضرير – أن يحصل على أقصى ما يستطيع الحصول عليه في زمانه ، ولقد كان ( إقبال ) هو الآخر عـالما رحالة ، استوعب كثيراً من فلسفة الشرق والفرب قديماً وحديثاً ، وألم بالقانون والشريعة الغراء .

ولعل هذه إحدى النقاط التي تشابه فيها شاعرانا العظيان ، ولقد كان ( أبو العلاء ) مضرب المثل في الاباء والانفة فلم يتزلف لأمير ولم يمدح عظيماً من العظهاء رياء ومداراة ، ولم يجعل شعره مطية مسخرة لنيل المطامع الدنيوية الحقيرة ، وقربه إلى ذوي

الجاه والسلطان بل كسر في نفسه شهوة التطلع إلى ما ليس معه باستثناء العلم وحده — وحدة التشوق إلى المظاهر الخلابة البراقة ، وما ظنك برجل أقام لنفسه سجناً وحرم عليها لقاء الناس والإختلاط بأسواق الدنيا ومجتمعاتها ، إنه لا شك عظيم السيطرة على أهوائه ومطامعه .

ولقد كان ( إقبال ) هو الآخر – رحمه الله عزيز النفس حر التفكير عالي الهمة نب ابشخصه بعيداً عن مواطن الشبهات والاسفاف ، وعاش طليقاً متحرراً إلا من رسالته وعقيدته ، بل طلق المناصب الحكومية كلية ، ونصب نفسه حارساً لحرمة الحق ، مدافعاً عن كيان الملة ، نافخاً في بوق البعث الأكبر .

ولعل سمة العزوف عن مطامع الدنيا والفر ارمن التزلف والتكسب الشعر صفة مشتركة ثانية لكلا الشاعرين الكبيرين . . لكن شتان بين هذا وذاك .

ان ( المعري ) عزف عن الدنيا كرها لها وتحقيراً لشأنها ، ومقتاً لأهلها اللؤماء والأوغاد الأقدار كما يقول. فهي دنيا مليئة بالفدر والخيانة . والخير ( اسطورة ) لا وجود لها ، والحب بدعة لا تجوز إلا في عقول المجانين والمخدوعين ، والقناعة والرضا وهم باطل ، بل هما بجرد اسم لأن الناس جميعاً ليسوا إلا طامعين جائعين ، لا 'يشبع لهم نهم' ولا 'يروى لهم ظماً ، انهم كالوحوش الضارية ، لأنهم يسفكون دماء

بعضهم ، ويدوسون الحقوق، ويسخرون من المدالة ، ولا منطق لديهم إلا القهر والإرغام ، بل ان الوحش الضاري لا يفترس إلا إذا جاع فقط ، أما هؤلاء النساس فكلما ازدادوا شبعاً وريا اشتعلت فيهم الرغبة الى المزيد واشتاقوا الى النهب والسلب والفساد ، حتى الوعاظ والعلماء فئة مارقة في نظر ( أبي العلاء ) ليست تراعي إلا ولا ذمة ، وتتجر بالدين ، وتتكسب بالشرائع ، وتشكلها حسب هواها كيا توائم مصلحتها ومنفعتها . فالواعظ أو الناصح في قوله :

يحرّم فيكم الصهباء صبحاً ويشربها على عـــد مساء يقول لكم غدوت بلا كساء وفي لذاتهــا رهن الكساء اذا فعل الفتى ما عنه ينهى فن جهتين لا جهـــة أساء

والحكام أيضاً ليسوا إلا اخوان عود ، وعبساد كأس ، وجلاس الغيد الحسان ، ورؤساء عصابات يختلسون أقوات الشعب ويهزؤون بحرياتهم ومقدسات حياتهم .

هذه هي الحياة كما بدت ( لأبي العلاء ) بناسها وعلمائها ووعاظها وحكامها، ومثلها العليا من خير وحب وعدالة وحق، لقد آمن ( أبو العلاء ) بذلك فزهد في الدنيا ، وتركها غير آسف عليها لأنها دار هوان وشقاء وبلاء لا يريم .

و ( إقبال ) يرى الدنيا طيبة مرضية ، وأنها لم تخلق عبثًا ، ولم تترك سدى، وأن الناس كلهم ليسوا ملائكة، كما أنهم ليسوا جميعاً بالشياطين والأبالسة .. انهم بشر 'ركتبت فيهم روحانية السهاء النورانية ، ومادية الارض النارية . وهاتان القوتان ككفتي ميزان قد ترجع احداهما الاخرى فإذا ما دار الزمن دورته ، أو طرأت ظروف ومؤثرات فقد تنعكس الآية فتشيل احدى الكفتين وترجع الثانية فليسجيع الناس أوغاداً أشراراً لئاماً، فالشر بجانب الخير منذ أن خلق الله النور والظلام وأنشأ (آدم) وصور ( إبليس ) ، وإن من خلق نمرود ونيرون وغيرهما هو نفسه سبحانه الذي أهدى الينا محمداً ( ص ) و ( عيسى ) و ( موسى ) و ( أبا بكر ) و ( ابن الخطاب ) .

ولا شك أن الشوائب والأسقام التي تعتري كيان البشرية مثلها كمثل الأمراض التي تكن في جسد الانسان ، وكلاهما يحتاج الى علاج ومواساة فاذا كانت الأمراض العضوية تعالج بالبتر أو بالمعقاقير أو بالمباضع ، فإن أدواء البشرية من شر ونفاق وظلم لها هي الاخرى وسائل للإشفاء . . كانت نظرة إقبال إلى الدنيا إذن نظرة واقعية آملة واعية وأن الانسان نفسه يستطيع أن يخلق من الألم سعادة ، ومن الحرمان لذة ، ومن الكفاح والنضال متعة ، ومن الأزمات والنكبات عبرة ودروسا وحافزاً للوثوب ، وأن يصبر ويصابر ويثابر ، وأن يتوكل ولا يتواكل ، وأن ينمي ذاته ويربيها التربية الكاملة التي تصل بها الى مرتبة خلافة الله في الارض ، فيحق الحق ويزهق الباطل ، ويدفع الناس دائماً من حسن الى أحسن في طريق الإيمان والإرادة

القوية . . و إلا فها جدوى السخط على الدنيا وعلى الناس والتذكر لكل ما هو جميل مستحسن بينهم ، واعتبارهم مجموعة منالذئاب المجنونة ؟ . . هذا ما فهمه ( إقبال ) عن الحياة والكائنات ، فبنى على أساسه فلسفته ، ولقد أرتأى ( أبو العلاء ) عكس ذلك فيا يبدو ، فكان لفلسفته طريق غير طريق ( إقبال ) .

ومع هذا فقد كان لأبي العلاء الفضل الأكبر في نقد كثير من الأوضاع الفاسدة ، والكشف عن كثير من طبائع النفوس وخباياها ، والفرب في آفاق مليئة بالصور والمتع الذهنية .

ولقد ترك تراثا أدبيا جباراً يعتبر ذخيرة قيَّمة في أدبنا العربي خاصة والأدب العالمي عامة ، ولعل رسالة الغفران التي كتبها حازت من الشهرة والاهتمام والتقدير شيئا كثيراً ، فضلاً عن أنه كان رائداً من رواد الحرية الكبار في عسالم الفكر والفلسفة 1.

ورغم هـــذا ، فقد كان يائساً من الدنيا ومن فيها لعنادهم وصلفهم.. أما ( إقبال ) فقد أسهبنا آنفاً في وصف شعره الذي يؤمن بالتحرر ويعيش على الأمل ويجوب في معالم النفس البشرية وطواياها كاكان يفعل أبو العلاء ، ولا يياس أو يهرب أو ينزوي في محبس من صنعه بل ينقذف في معممان المعركة النساشة ، معركة الحياة التي يؤمن بأنها قنطرة الى عالم زاهر جميل ، عالم الحلود الأبدي .

وكان فيلسوفنا (أبو العسلاء) شاكا متردداً ، متمرداً على القضاء والقدر ، ويعتقد أنه مظلوم مغبون ، طريد الاقدار ، ولطالما تساءل : كيف ألام وأعاقب وقد أتوا بي الى الدنيا دون أن أستشار ، ودرجت فيها رغم أنفي ، وأنا عاجز الإرادة ، ضعيف القدرة ، يكبلني القضاء المكتوب، وتسيّرني قوى خفية بعضها كامن في أعماق روحي ومناحي جسدي ، وبعضها الآخر لا أدري له كنها ، ولا أعلم له حقيقة ؟ . . ثم ماذا كنت قبل أن لولد ؟ ولماذا خلقت ؟ وما مصيري بعد الموت ، أهو نومة أبدية لا صحوة فيها ، أم تراها حياة اخرى جميلة خالية من المتاعب والأهوال التي تجرعت كؤوسها في دنياي ؟ . . وهل هناك بعث أو نشور ، أم هو الفناء الذي لا حياة بعده ؟ . . إني حائر . . والزمان والأقدار ! .

وهكذا كان (أبو العلاء) حائراً شاكاً لا يدري له مصيراً ، ومع هذا فقد كانت تطوف به أوقات من الهدوء ، ولحظات من السكينة والتجلي والإيمان ، فيؤوب الى الله يسكب في حضرته دموع التوبة والندم ، ويبتهل إليه في حرارة وشوق وروحانية مشرقة ، لكنه كان يعود مرة أخرى إلى بلبلته وتشككه ، ويصطلي بنار القلق والحيرة من جديد، فيبعث الشكوى والأنين في شعر لافح مر ، ويصب على نفسه ألوان اللوم والتقريع ويعود إلى بحبسه الاختياري بجفون مخضلة بالدمع ، وقلب مشرب بالأسى

ونفس ملتاعة بالأحزان غاصة بالأوهام والآلام . لهـذا كان بمن أحسنوا التعبير عن قلقهم النفسي الموجع ولوعة أفئدتهم المكلومة الطعينة .

وإقبال يؤكد أن وراء حياتنا الفانية عالماً آخر خالداً ، فيه مما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ، ولا يعقل أن تكون الحياة عبثاً وسدى ، بل انها وسيلة إلى عالم أفضل وقنطرة إلى الآخرة حيث السعادة التي لا تعتريها شقوة والراحة التي لا ينغصها نصب ، والنعيم الذي لا يشوبه ألم ، ولذا فهناك بعث ونشور يوم ينفخ في الصور ، وهناك جنة ونار ، وهناك أيضاً عقاب وثواب وحساب عادل. أما مسألة الجبر والاختيار، والقضاء والقدر فقد أوضعها (إقبال) في شعره ، ايضاح الرجل المؤمن ، ذي الضمير المستريح ، والقلب المطمئن ، والروح الهادئة المستقرة .!

تلك لمحة قصيرة عن ( إقبال ) و ( أبي العلاء المعري ) ولا شك أن الالمام بأوجة الاختلاف والاتفاق تفصيلا تحتاج لفرصة أخرى !.

وكل ما نستطيع أن نقوله في نهاية هـذه اللمحة الخاطفة اننا يجب أن ننصف ( أبا العلاء ) تمفكر حر أنار الطريق أمامرواد العلم والبحث والثقافة ، وننصفه كإنسان تألم لآلام البشر وضحايا الحياة . فبلغ درجة لا يستهان بها في روعة تعبيره ، وننصفه كآدمي عبقري استطاع أن ينشر ما يعتمل في نفسه من انفعالات كثيرة ، وننصفه كشاعر من كبار شعراء العربية بأساوبه الجزل القوي وأخيلته السامية وتعليلاته الدقيقة ، وننصفه كناقد بارع لأوضاع المجتمع ونواقصه وعيوبه، وننصفه كعالم فذ ، وفيلسوف نادر المثال ، وناظم لا يشتى له غبار !.

أما ( إقبال ) فإنصافه شيء من نافلة القول ، فله من كفاحه القوي ، وعقيدته السليمة وبيانه الفياض ( وذاته ) القوية المؤمنة ما لا يدع مجالا لقول قائل .

#### القلندري :

في الهند كثير من العجائب ، هناك أقوام يتلذذون بالسير فوق المسامير والأشواك أو النوم فوقها وهم عراة الأجساد ، وفيها أقوام يقضون الأيام العديدة دون أن ينالوا شيئاً من الغذاء! وفيها من يداعبون الثعابين القاتلة السامة ويراقصونها على أنغام الموسيقي ودقات الطبول ، وهناك من ينفردون بتقديم ألوان مدهشة من السحر وسط الأبخرة المتصاعدة وألحان الناي التي تأخذ بمجامع القلوب ، ثم هناك من كانوا يزهدون في الدنيا قاطبة ، فينطلقون وهم مجردون من المال والمتاع بلا هدف ولا غاية امعاناً في إيلام أنفسهم وتنفيساً عن طاقات روحية هائلة مذخورة ، فالهند كما قلنا بلد الروحانيات المتزايدة والتصوف

القديم منذ فجر التاريخ، وبلد المذاهب الكثيرة والنحل المتباينة فأصبحت دياناتها تعد بالمئات ولغاتها كذلك .

وهناك في (الهند) مذهب يسمى مذهب (القلندرية) نسبة إلى مؤسس هذا المذهب الذي اعتبره صاحبه لونا من ألوان التصوف ، وكان السالكون لهذه الطريقة جو "ابين في الآفاق ، ضاربين في شق أنحاء الأرض ، ولا يرتبطون بوطن عاشوا تحت سمائه . الارض كلها مسرح ومراح لهم ، ينامون حيث يبغتهم النوم ، يأكلون أينا تيسر لهم الطعام ، وينطلقون إذا أحسوا برغبة في الانطلاق :

الحب والزهد زادي وكل أرض بلادي (۱) ومن ثراهـا وسادي ولا أدين وربي لحاضر أو لسادي

ويمضي الواحد منهم هكذا حليق الرأس واللحية تستره الأسمال وينتعل الأوحال. وقد كتب عن القلندرية الامام (السهروردي) في كتابه (عوارف المعارف) في الباب التاسع عند ذكر من انتمى إلى الصوفية وليس منهم فقال:

أنف أو لئك قوم يسمون أنفسهم (قلندرية) تارة ،

<sup>(</sup>١) من شعر المؤلف .

و ( ملامتية ) تارة اخرى ، ولقد ذكرنا حال الملامتي ، وأنه حسال شريف ومقام عزيز ، وتمسك بالسنن والآثار وتحقق بالاخلاص والصدق وليس بما يزعم المفتونون بشيء ، فأما القلندرية هي إشارة إلى أقوام ملكهم سكر طيبة قلوبهم ، حق خربوا العادات وطرحوا التقييد بآداب الجمالسات والمخالطات ، وساحوا في ميادين طيبة قلوبهم ، فقلت أعمالهم من الصوم والصلاة إلا الفرائض ، ولم يبالوا بتناول شيء من لذات الدنيا من كل ما كان مباحاً برخصة الشرع ، وربما اقتصروا على رعاية الرخصة ، ولم يطلبوا حقائق العزية ومع ذلك فهم متمسكون بترك الادخار وترك الجمع والاستكثار ، ولا يترسمون بمراسم المتقشفين والمتزهدين والمتعبدين ، وقنعوا بطيبة قلوبهم مع الله تعالى ، واقتصروا على ذلك ، وليس عندهم تطلع إلى طلب مزيد تعالى ، واقتصروا على ذلك ، وليس عندهم تطلع إلى طلب مزيد سوى ما هم عليه من طيبة القلوب . . الى أن يقول :

« والقلندري لا يتقيد بهيئة ولا يبالي بما يعرف من حاله وبها لا يعرف ، ولا ينعطف إلا على طيبة القلوب وهو رأس هاله » .

تلك كلمة قصيرة عن القلندرية منالوجهة التاريخية والفكرية لكن . . كيف نظر ( إقبال ) إلى ( القلندرية ) ؟.

ولماذا سمى نفسه في كثير من مقطوعاته ( بالقلندري ) ؟.

وهل كان ( إقبال ) يؤمن بهذا المذهب ؟. وإذا كان كذلك

فلماذا لم ينتزع شعر رأسه ويرتد الأسمال وينطلق كالمسافر الضليل لا يعلم له جهة ، ولا يعبأ بأهل ولا وطن .

والحقيقة أن (إقبالا) كان أكبر من أن يقيد نفسه بذهب ضيق الحدود ، أو فكرة قصيرة النظر غير واضحة السمات ، فكيف يترك (إقبال) الدنيا وما عليها ، وينفلت منها الى الزهد الكامل أو التحرر الذي لا يحسده حد ؟ وكيف يترك حشود الجياع ، وجموع الضائمين المستعبدين في الهنسد وملايين الجهلاء والمرضى والبلهاء ؟.. ليكن (إقبال) (قلندراً) .. لكن أي ( قلندر ) يكون ؟.

لا يجد ( القلندري ) راحة وان ثوى بقبره تحت الثرى

إذن ( القلندري ) الجديد الذي صواره ( إقبال ) وأضفى عليه من جميل الصفات ما جعله جديراً بالحذوة والإقتداء ، مثل هذا ( القلندري ) هو المثل الأعلى لفلسفة ( إقبال ) ، هو المؤمن الحق ؛ المؤمن المكافح الحسالد ، ذو النفس القوية الحالدة رغم الزمان والمكان والبقاء والفناء ، المؤمن الذي لا يجد راحة في دنياه ، ولا يركن إلى الهدوء والسكون في اخراه لأنه حلقة متصلة من الدأب والنضال والسمو والترقي إلى أوج الكال .

وليس ( القلندري ) هو ذلك الذي يرتدي الأسمال ، ويحطم التقاليد ويسخر مندنياه ولا يمبأ بدار أو وطن هامًا على وجهه.

ان ( القلندري ) آلجديد انسان ثاقب الفكر ، نابض العزيمة ، لا يستعبده مال، ولا يستذله منصب أو جاه ، ولا يسخره طاغ بوعد أو وعبد .

والقلندري فرد ( بذاته ) المكتملة ، كل بكفاحه من أجل الحق المجرد ، والأخذ بيد الأحياء الى دنيا أسمى وأروع ، انه علك الدنيا ويوجهها وجهة الخير لأنه من حديد وعزيمته وصلابته وروحه من حديد ، لا لأنه يملك في يده حديداً فحسب، ولكن لأنه هو نفسه حديد، فلا فائدة في حديد تحمله يد هشة، ويقذفه قلب مفزع وتحركه روح واهنة ، أو تطرقه ذات مبعثرة . قال ( موسوليني ) ( لإقبال ) :

« إن من ملك الحديد ، فقد ملك كل شيء ، فرد ( إقبال )
 عليه قائلاً : « إن من كان هو حديداً فهو كل شيء » .

وبهذا العزم سيطر ( القلندري ) الجديد الذي بعثه إقبال من مرقده وألبسه هذه الصفات الجديدة . . سيطر على الزمان ، وخاض عبابه الصاخب . واستطاع (بتكبيره) وإيمانه أن يمحق سحر الزمان فلا يستعبده ، فقي قصيدته ( همة القلندر ) يقول:

يقول للزمان ذلك الفتى امض إلى حيث يسير المؤمن ما لك في معتركي من طاقة حذار من قلندر لا يذعن اذا طغى اليم فيها أقدمن ما حاجتي ملاحه والسفن

ويقول في مكان آخر ــ وهو يعني نفسه -- :

ر فكر ساور النشء ظاهراً وخفيا ك خبر فبهذا الطريق سرت مليا ف مجر يبتغي الغائصون دراً بهيا

ليس يخفى على القلندر فكر أنا عندي بكل حالك خبر ليس هم الغواصأصداف مجر

فشتان بين ( قلندري ) و ( قلندري ) .

فان أولها قد اتسم قلبه بالطيبة ، ونذر نفسه لله ، فجرى وهام على وجه بلا هدف محدود ولا خطة مرسومة ، ولم يلتفت الناس ، والثان باع نفسه لله خالصة ، فاتخذ السبيل الحق ، وهتف بالناس أن سيروا ورائي الى الله، وأوضح وأبان، وتركز ودقق ، ولم يدع جهده مشتتاً موزعاً هباء منثوراً .

فكان هــذا (القلندري) الجديد هو قائد البعث ، وشعار الذات الكاملة ، وهو الذي أذاع سر الوثبة المباركة ، وحركة الزحف والتحرر .

قال للرومي في الخلد سنائي لا يزال الشرق بالتقليد يؤسر (١) قال منصور: ولكن قد سممنا أن سر الذات أفشاه قلندر

ومن ألصق الصفات ( بالقلندري ) صفة هامة هي :

<sup>(</sup>١) الرومي وسنائي ومنصور : من كبار الصوفية .

ولقد أكثر ( إقبال ) من ذكر كلمة الفقر ، وعدُّها صفة من أعظم الصفات التي يجب أن يتحلى بها الانسان المؤمن الفاضل ، ولم يقصد ( إقبال ) بالفقر ذلك المعنى الدارج المعروف وهو عدم المال أو قلته . ويقول الدكتور عبد الوهاب عزام : • . . والذي أدركته من كلام الشاعر أن الفقر الذي يعنيه هو خلاص النفس من قيد التملك أو الطمع ، ومضيها عاملة مقدمة لا يطغيها وجدان ولا يذلها حرمان٬ وربما يملك الفقير قناطير من الذهب، وربياً يكون ملكاً مسلطاً لا يعجز سلطانه مال أو متاع . . وليس هــذا المعنى بعيداً عما فسر به بعض الصوفية الفقر ، ففي رسالة القشيري : ﴿ سُئُلُ يُحِيِّي مَنْ مَعَاذُ عَنَ الْفَقَرِ فَقَالَ : حَقَيْقَتُهُ ألا يستفنى إلا بالله ، . وقسال ( الثقلبي ) : ﴿ أُوفَى عَلَامَاتَ الفقر أن لو كانت الدنيا بأسرها لأحد فأنفقها في يوم ثم خطر له أن لو أمسك منها قوت يومه ما صدق في فقره ، . . . فترى أن الفقر في هــذا الكلام ليس عدم الملك وفوات المال ، ولكن ألا يرتبط الانسان بما أدرك أو بما فات ، أعنى ألا تكون الدنيا في قلبه وإن كانت في يده ، اه .

وفي قصيدة فقر الصالحين يقول ( إقبال ) ما معناه :

ويا عبيد المال وعشاق الطين والمتاع ، ألا أخبركم عن الفقر الرفيع العظيم ٢.. هو أن تستبين طريق العـــارفين ، وتروي

- ١٤٥ - ( إقبال - ١٠)

فؤادك الظامى، من ينبوع الإيمان واليقين.. مثل هذا الفقر عزيز النزعة ، رفيع الجناب ، غني عن الدنيا وما فيها ، أو قل هي طوع يمينه ، حتى لكأن الجوزاء بسموها ورحابتها لا تحتاج منه إلا الى خطوة يسيرة كي يطأها .. وإذا انطلقت أصداء صوته في العالمين ، أرعشت الكائنات وهز"ت البقاع ، وما هذه العزمة الغنية ، والقوة الجبارة ، إلا لأنه يؤمن بأن هذا الكون ليس له إله إلا الله !.

إن الشوق علا كل ذرة في كيانه ، والرضى يسري بين حناياه ، وتذوق الخير والحب والجال يغمر روحه ، وهو دائمًا يسلم أمره لله ، ويرضى بما قسم له قناعة وزهداً لا عن عجز وضعف و كسل ! فياله من فقر رائع حقا ، ملا الارض صفاء وسناء وأشاع فيها بهجة وسعادة ، ولا عجب في ذلك ، لأن هذا الفقر ميراث النبي الأعظم عمد علي الله في الظلمات الحالكة نوراً مسرجاً إلى المجد فإذا غلبت الدجنات على البسيطة انجابت عن عينيه الغشاوات ، وبدا الظلام ضياء غامراً !.

وللفقير عزيمة تصنع المستحيل، وتركب الصعب، وتخلق من اليأس أملاً، ومن الفشل نجاحاً ومن ( الزجاج جواهر ثمينة ) ، وربما استطاع بإيمانه أن يغير ناموس الفلك ، وأن يكون سناء الملائكة والتاعهم مستمداً منه!. يا له في مظهره من مسكين مرقع الثياب ، قانع بالقليل ومع ذلك فقلبه كبير يسع الدنيا بأسرها، إن فقرنا من نوع عجيب ، فهو صامت أو نادر الكلام ، خال من

البهرج والدعاية والمظاهر ؛ لكنه بهـــذا الصمت الحكيم يربي الأجيال؛ ويشيد الأمم، ويدفع بموكب الحياة قدماً إلى الأمام، ويستطرد ( إقبال ) قائلًا: إن صفة الفقر هي صفة المسلم الحق المتواضع ، ورغم أنه ساس دولته من فوق حصير ، فقد خشيه أولو التبحان والصولجانات:

ليسكرالنفس في موت الرجاء فقرنا معناه تسخير الوجود يخجل الشمس ويزري بالقمر إنك تكبير الحسين

فقرنا ليس برقص أو غناء فقرنا معنـــاه تيسير الجهود فقرنا المــادي سراج لو ظهر إنــه إيمان بدر وحنين

صاح دعني أكتم الهم الدفين إن كأسي ليس يروي العابثين فكنوز الدين قد طارت شعاعاً وتراث المال قد أمسى ضياعا

أيها الشادي بقرآن كريم وهو في ركن من البيت مقيم قم وابلغ نوره للمالمين قم وأسمعه البرايا أجمعين إن تكن في مثل نيران الخليل أسمع النمرود توحيد الخليل

فالفقر ليس رصا بالدون وهو خنوع للمذلة ، ودردشة بلهاء، وترك الحبل على الغارب للحاكمين المستبدين ، واحتجاج بالقضاء والقدر على ما أصاب أممنا من ضمة وهوان، وصبر على الغاصبين، وإنما هو عزيمة وإيمان وكفاح واصلاح ، هو الغنى بعينه إن لم يكن أسمى وأعز !.. « أيها المؤمن فلتتقدم !. ليس هذا منتهى السفر » .

وفي ابريل عــام ١٩١٨ م فاضت روح ( إقبال ) إلى بارئها وهو أشد ما يكون فرحاً وطرباً للموت .

### بعض المراجع التي رجعنا إليها في هذا البحث

- ٢ مقالات الأستاذ «أبو النصر الهندي » في مجلة
   الرسالة عن « اقبال » عام ١٩٣٥ م .
- س دیوان (رسالة الشرق) ترجمة الدکتور عبدالوهاب عزام » .
- غلسفة « اقبال » والثقافة الاسلامية في « الباكستان »
   تأليف الأستاذ « الصاوي شعلان » والأستاذ « الأعظمي » .
  - ٠ مع « أبي العلاء » في سجنه لـ « طه حسين » .
- ٣ محد « اقبال » « سيرته وفلسفته وشعره » الدكتور عبد الوهاب عزام .
  - ٧ ديوان الأسرار والرموز!.
- ٨ ماذا خسر العالم بانعطاط المسامين لـ « أبو الحسن الندوى » .
- » تاريخ الدعوة الاسلامية في الهند لـ «مسعودالندوي»

# كتب للمؤلف

#### روايات

- ١ ــ الطريق الطويل
  - ٢ \_ في الظلام
  - ٣ ـ عذراء القرية
  - ٤ اليوم الموعود
  - ا رأس الشيطان
- ٦ ــ الربيع العاصف
  - ٧ \_ النداء الحالد
- ٨ ــ الذين يحترقون
  - ٩ أرض الأنبياء
  - ١٠ طلائع الفجر
    - ١١ \_ ليل الحطايا
      - ١٢ ليل العبيد
- ١٣ ابتسامة في قلب شيطان
  - 12 الكأس الفارغة

۱۵ — نور الله (جزءان) ۱۲ — قاتل حمزة ۱۷ — مواكب الأحرار ۱۸ — الظل الأسود ۱۹ — الرايات السوداء

مجموعات قصص قصیرة ۲۰ ــ موعدنا غداً ۲۱ ــ دموع الأمير (رجال الله) ۲۲ ــ العالم الضيق ۲۳ ــ عند الرحيل

۲۶ – اقبال الشاعر الثائر ۲۵ – شوقی فی رکب الحالدین ۲۲ – الاسلامیة والمذاهب الأدبیة

دراسات

۲۷ ـــ الطريق الى اتحاد إسلامي ۲۸ ـــ المجتمع المريض أو د ماد د د

٢٩ \_ أعداء الاسلامية

شعو ۳۰ ــ أغاني الغرباء ۳۱ ــ عصر الشهداء ۳۲ ــ كيف ألقاك

مسرحیات ۱۳۷۷ ـ علی أسوار دمشق